

GOVERNMENT OF INDIA  
ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA  
CENTRAL  
ARCHÆOLOGICAL  
LIBRARY

ACCESSION NO. 23869

CALL NO. Sa2 Hs/Abh/Kau.

D.G.A. 79





---

---

**THE KASHMIR SERIES  
OF  
TEXTS AND STUDIES.**

---

---



Vol. 30

KASHMIR SERIES OF TEXTS  
AND STUDIES.

No. XXX.

THE

TANTRĀLOKA

OF

ABHINAVA-GUPTA

With Commentary

BY

RAJĀNAKA JAYARATHA

Edited with Notes

BY

PĀNDIT MADHUSŪDAN KAUL, SHĀSTRĪ, M. A., M. O. L.,  
SUPERINTENDENT OF THE RESEARCH DEPARTMENT,  
JAMMU AND KASHMIR STATE,  
SRINAGAR.

Vol. 4

PUBLISHED UNDER THE AUTHORITY OF THE GOVERNMENT  
OF HIS HIGHNESS LIEUT.-GENERAL MAHĀRĀJA

SIR PRATĀP SINGH SĀHIB BAHĀDUR,  
G. C. S. I., G. C. I. E., G. B. E., LL. D.,  
MAHĀRĀJA OF JAMMU AND KASHMIR STATE.

D 2838

VOLUME IV.

23869

Sa2 Hs  
Abh Kau



PRINTED AT THE "TATVA-VIVECHAKA" PRESS.  
OFFICE OF THE DIRECTOR-GENERAL OF ARCHAEOLOGY  
L.I.I.

1922.

NO. 151/26

D 2835 Vol. 30

INDIA

थ्रीसोमानन्दनाथप्रभुतिगुरुवरादिष्टसन्नीतिमार्गो  
लब्ध्वा यत्रैव सम्यक्पटिमनि घटनामीश्वराद्वैतवादः ।  
कदम्परिभ्यः प्रसुत्य प्रकटपरिमलो रञ्जयन्सर्वदेश्यान्  
देशेऽन्यस्मिन्नद्वष्टो बुसृणविसरवत्सर्ववन्दथत्वमाप ॥ १ ॥

तरत तरसा संसाराद्विध विधत्त परे पदे  
पदमविचलं नित्यालोकप्रमोदसुनिर्भरे ।  
विमृशत शिवादिष्टाद्वैतावबोधमुधारसं  
प्रसभविलसत्सद्युक्त्यान्तःसमुत्प्रवदायिनम् ॥ २ ॥

11. 1961. 10. 10. 1961  
No. 23869.  
Date..... 19. 6. 56  
No. 592 H S/ A. M. Kau

३०

काइमीर-संस्कृतग्रन्थावलिः ।

ग्रन्थाङ्कः ३६

## श्रीतन्त्रालोकः ।

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्य-

श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचितः ।

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्य-

श्रीजयरथकृतविवेकाभिख्यटीकोपेतः ।

श्रीभारतधर्ममार्तण्ड-काइमीरमहाराज-

श्रीप्रतापसिंहवर-प्रतिष्ठापिते

प्रब्रह्मविद्याग्रकाश-(रिसर्च) कार्यालये

तदध्यक्ष-पण्डित-मधुसूदन-कौल-शास्त्रिणा

उद्दिष्टकार्यालयस्थपण्डितसहायेन

संगृहा, संशोधन-पर्यायाङ्कन-विवरणादिसंस्करणोच्चरं

पाक्षात्यविद्वत्परिषत्संमताधुनिकसुगमशुद्धीत्युपन्यासादिसंस्कारैः परिष्कृत्य

मुम्बय्यां

तत्त्वविवेचकाल्य-सुदणालये सुद्रापवित्वा प्राकाश्यमुपनीतः

(चतुर्थो भागः )



संवत् १९७९

खैस्तान्दः १९२२

काइमीर-श्रीनगर

(अस्य ग्रन्थस्य सर्वे प्रकाशन-सुदापणाद्यविकाराः प्रोक्तमहाराजवैः  
स्वावृत्तीकृताः सन्ति । )

*(All rights reserved.)*

---

Printed by  
Vithal Tanaji Modak at The "Tatva-Vivechaka" Press,  
No. 3544, Parel Road, New Nagpada, opposite  
Richardson & Cruddas Office, Bombay.

---

and Published by  
The Research Department, Jammu and Kashmir State,  
Srinagar.

अथ

## श्रीतन्त्रालोक-षष्ठाह्निक-मूलश्लोकानामकारा- यनुक्रमणिका

४४४४४४

|                           | श्लो० | पृ० |                         | श्लो० | पृ० |
|---------------------------|-------|-----|-------------------------|-------|-----|
| अकारणं शिवं विन्दे        | ११३   | १५९ | अर्कं: प्रसाणं सोमस्तु  | १०२   | ८८  |
| अग्निवेगेरिता लोके        | १४४   | १२४ | अकेन्दुराहुसंघात्       | १०४   | ८९  |
| अहुलेष्विति षट्टिंश       | २३२   | १८८ | अलमप्रसुतेनाय           | २१    | २१  |
| अतः सामनसात्कालात्        | १६७   | १४१ | अवधानाददृष्टांशा-       | ५५    | ४८  |
| अतद्वृद्धान्यजनता         | २०    | १८  | अवेद्यायत्तो यत्तेन     | १८८   | १५६ |
| अतोऽच्युताव्यस्योक्तेर्य  | ३३    | ३२  | अव्यक्तास्ये त्याविरिशा | १५०   | १२९ |
| अदावृद्धिशकुनात्प्राच्य   | १९    | १८  | अश्विंशं च तत्तत्वं     | १८९   | १५१ |
| अध्यधी किञ्च संकानित      | २४३   | १९७ | अहानिंशं तदैक्ये तु     | २४५   | १९९ |
| अध्यनः कलनं यत्           | ६     | ४   | आप्यायनात्मनैकैकां      | १३    | ८०  |
| अध्या क्रमेण यातव्ये      | ३०    | ३०  | आमावास्यं यदा त्वर्धे   | १०६   | ९९  |
| अध्या समस्त एवायं         | ५     | ३   | आमुक्रिके श्लोः कुम्भो  | ११९   | १०२ |
| अनेन श्वात्मात्रेण        | ११२   | १५९ | आरभ्याहनिंशाशुद्धि      | २०५   | १५० |
| अन्तःसंकानितर्गं ग्राह्यं | २११   | १७४ | इकारोकार्योरादि         | २२०   | १७९ |
| अन्यायां पूर्णमस्तुत्यां  | ११३   | १६  | इति पश्चाशिका सेयं      | २४९   | २०१ |
| अवाद्यव्यक्ततत्त्वान्ते   | १४७   | १२७ | इति प्राणोदये योऽयं     | ५२९   | ११४ |
| असुद्धस्थानमेवैत          | ११    | ७८  | इत्यं षट्टिंशके चारे    | २३७   | १५३ |
| अव्यं पित्त्यस्त्वहोरात्र | १३१   | ११५ | इत्यमेव दिवारात्रि      | ८७    | ७६  |
| अमावस्यां विनाप्येष       | १०५   | ९०  | इत्येकस्मात्प्रभृति हि  | १६६   | १५३ |
| अमूर्तयाः सर्वगत्वा       | ४९    | १०  | इत्येकादशवा वायं        | ४४    | ३   |

|                         | શો. | પૃષ્ઠ |                         | શો. | પૃષ્ઠ |
|-------------------------|-----|-------|-------------------------|-----|-------|
| ઇન્દ્રકોમિમયે સુહૃદે    | ૧૯૯ | ૧૬૪   | કન્દાધારાત્રમૃત્યેવ     | ૫૦  | ૪૩    |
| ઇયં સા પ્રાણનાશક્તિઃ    | ૧૩  | ૧૨    | કાર્દિપશ્વકમાદાસ્ય      | ૨૨૨ | ૧૮૦   |
| ઇહ સર્વત્ર શબ્દાના      | ૩૧  | ૩૧    | કાલશાક્તિસ્તતો બાહો     | ૧૮૩ | ૧૫૩   |
| ઇશ્વરઃ કાળનિયતી         | ૪૩  | ૩૯    | કાલસંહૃદ્યા સુસૂક્ષ્મૈક | ૨૧૦ | ૧૭૩   |
| ઇશ્વરઃ પ્રાણમાતા ચ      | ૪૪  | ૪૦    | કાળામ્રિસુવિ સંહર્તા    | ૧૭૧ | ૧૪૫   |
| ઉત્તં શ્રીકામિકાયાં ચ   | ૯૪  | ૮૧    | ક્રમસંપૂર્ણાશાલિ        | ૧૧૧ | ૯૫    |
| ઉત્તઃ પરોદ્યમુદ્યો      | ૨૨૪ | ૧૮૨   | ક્રમાક્રમાત્મા કાળશ     | ૭   | ૬     |
| ઉત્તઃ સૂક્ષ્મોદ્યમૈધ્ય  | ૨૪૦ | ૧૯૬   | કિયાશક્તિઃ સમસ્તાનાં    | ૩૯  | ૩૬    |
| ઉત્પાત્તિસ્થિતિસંહારાન् | ૫૯  | ૫૧    | કૂર્તા સૌન્યતા વાભિ     | ૭૩  | ૬૪    |
| ઉદ્રિક્તાભોગકાર્યાત્મ   | ૪૦  | ૩૭    | ક્ષકાર: સર્વસંયોગ       | ૨૩૬ | ૧૯૨   |
| એકૈકમર્ધપ્રહરં          | ૨૪૧ | ૧૯૬   | ક્ષીયતે તદુપાસાયાં      | ૧૯૪ | ૧૬૦   |
| એકૈકવર્ણે પ્રાણનાં      | ૨૪૬ | ૧૯૯   | ક્ષીયેતે યદિ તદીક્ષા    | ૭૫  | ૬૫    |
| એકૈકહાન્યા તાવદ્રિઃ     | ૧૩૯ | ૧૧૯   | ક્ષોદિષે વા મહિષે વા    | ૬૨  | ૫૩    |
| એકો નાદાત્મકો વર્ણઃ     | ૨૧૭ | ૧૭૮   | ખરસાસ્તિષ્ય એકર્સિમ     | ૧૨૪ | ૧૦૬   |
| એતાવચ્છક્તિતત્ત્વે તુ   | ૧૬૩ | ૧૩૭   | ગર્મતા પ્રોદ્બુભૂષિષ્ય  | ૧૧૭ | ૧૦૧   |
| એવં કલાઃ પશ્વદશ         | ૯૭  | ૮૩    | ગુણયિત્વૈશ્વરં કાલં     | ૧૬૦ | ૧૩૬   |
| એવં દૈવસ્તવહોરાત્ર      | ૧૩૭ | ૧૧૮   | પ્રાસમોક્ષાન્તરે જ્ઞાન  | ૧૦૭ | ૯૨    |
| એવં પ્રાણે વિશતિ ચિત્ત  | ૧૧૦ | ૯૪    | પ્રાસ્યપ્રાસકતાક્ષોમ    | ૧૦૮ | ૯૨    |
| એવં બદ્ધા શિખા યત્ત્ર   | ૨૮  | ૨૯    | ચત્વાર એટે પ્રલયા       | ૧૭૦ | ૧૪૪   |
| એવમવ્યક્તકાલં તુ        | ૧૫૬ | ૧૩૩   | ચન્દ્રસૂર્યાત્મના દેહં  | ૯૫  | ૮૧    |
| એવ વર્ગોદ્યો રાત્રી     | ૨૪૨ | ૧૯૭   | ચાર એકત્ર નાયત્ર        | ૨૦૯ | ૧૭૩   |
| એહિકું પ્રહણે ચાત્ર     | ૧૧૩ | ૯૬    | ચેષ્ટિતાન્યનુકુર્વાણો   | ૧૯૮ | ૧૬૩   |
| એહિકી દૂરનૈકયા          | ૬૮  | ૫૯    | ચૈત્રે મણ્ણોદિતિ: સોઽપિ | ૧૨૫ | ૧૦૭   |
| ઓતપ્રોતાત્મકઃ પ્રાણ     | ૪૭  | ૪૧    | છાકિત્પ્રાથિતાક્ષેપ     | ૧૭૯ | ૧૫૦   |

| શ્લો                      | પૃષ્ઠ | શ્લો | પૃષ્ઠ                      |     |     |
|---------------------------|-------|------|----------------------------|-----|-----|
| જનમ સત્તા પરિણતિ          | ૧૧૮   | ૧૦૧  | તદ્વાસનાક્ષયે ત્વેષા       | ૧૮  | ૧૭  |
| જીવાદિત્યોન ચોદ્દચ્છેત્ત  | ૨૫    | ૨૫   | તહિનપ્રક્ષયે વિશ્વ         | ૧૫૫ | ૧૩૩ |
| તત્ત એવ તમોરૂપો           | ૧૦૩   | ૮૮   | તયોસ્તુ વિશ્રમોડરોડેંદ્રો  | ૭૭  | ૬૭  |
| તત્કમાન્નિયતિ: કાલો       | ૧૫૪   | ૧૩૩  | તલ્યો વાન્તરસ્તસ્મા        | ૧૭૨ | ૧૪૬ |
| તત્કમેળૈવ સંકાન્નિત       | ૨૦૮   | ૧૭૨  | તસ્માદ્વિશ્રમતુચ્છાર્થી    | ૯૯  | ૮૫  |
| તત્ત્વમધ્યસ્થિતાત્કાલાત्  | ૩૮    | ૩૬   | તાં પુનર્ભિંશતા હત્વા      | ૧૩૩ | ૧૧૬ |
| તત્પ્રમાતારિ માયીયે       | ૪૧    | ૩૮   | તામેવ બાલમૂર્ખીણી          | ૧૬  | ૧૫  |
| તત્ત્ર કિયાભાસને યત्      | ૩૪    | ૩૩   | તાવતી ચૈશ્વરી રાત્રિ       | ૧૫૮ | ૧૩૪ |
| તત્ત્ર પશ્ચદશી યાસૌ       | ૯૮    | ૮૪   | તાવત્તપદમુક્તં નો          | ૨૩૦ | ૧૮૭ |
| તત્ત્ર પ્રતિપદે તસ્મિ     | ૧૦૦   | ૮૬   | તાવદેવાસ્તમયન્             | ૮૧  | ૭૧  |
| તત્ત્રાપિ તુ પ્રયત્નોડસૌ  | ૫૧    | ૪૪   | તાવદ્વાન્નહોરાત્રં         | ૨૦૦ | ૧૬૫ |
| તત્ત્રાધ્યહોરાત્રવિધિ     | ૧૨૨   | ૧૦૪  | તાવાનેવ ક્ષણઃ કલ્પો        | ૮૦  | ૭૦  |
| તત્ત્રાધ્યોપાધિકાદ્રેવાત् | ૧૭૬   | ૧૪૮  | તિથિચ્છેદ ક્રણં કાસો       | ૧૦૯ | ૯૩  |
| તત્ત્રાક્ર્મણ્ઠલે લીનઃ    | ૧૦૧   | ૮૭   | તુટિઃ સપાદાઙ્ગુલ્યુક       | ૬૪  | ૫૪  |
| તત્ત્વાધકા: શિવેષા વા     | ૧૭૭   | ૧૪૯  | તેનાહુઃ કિલ સંવિતપ્રાક     | ૧૨  | ૧૧  |
| તત્ત્વસ્થૈ સૃષ્ટિસંહારા   | ૧૭૩   | ૧૪૭  | તેનોવાનેઽત્ર હવદ્યાત्      | ૨૧૩ | ૧૭૫ |
| તથાપાનેઽપિ હવદ્યાત्       | ૧૮૬   | ૧૫૫  | તે ચોક્તા: પરમેશેન         | ૭૪  | ૬૪  |
| તથા પુરેષ્વપીલ્યેવં       | ૮૮    | ૭૭   | તેષાં તથા ભાવના ચેત        | ૧૭  | ૧૬  |
| તદર્દ્વિતિ ચ ય: કાલો      | ૨૦૭   | ૧૭૨  | તૌ કૃસૌ યાવતિ તથા          | ૭૯  | ૭૦  |
| તદ્વા શ્રીકણ એવ સ્યા      | ૧૪૯   | ૧૨૯  | ત્રિકદ્વાયેત્ત્ર પ્રસ્થેકં | ૩૬  | ૩૪  |
| તદીયેનાસ્તુતં વિશ્વ       | ૧૪૪   | ૧૨૪  | દગ્ધવા લોકત્રયં ધૂમા       | ૧૪૧ | ૧૨૨ |
| તદેવ પુંસો માયાદિ         | ૪૨    | ૩૮   | દશશતસહસ્રમયુતં             | ૧૬૮ | ૧૪૩ |
| તદેવ શન્યસુપત્વં          | ૧૦    | ૮    | દિનં કૃષ્ણો નિશા શુક્રઃ    | ૭૬  | ૬૬  |
| તદેવેન્દ્રક્રમત્રાન્યે    | ૨૨૫   | ૧૮૨  | દિનં રાત્રિશ્વ તત્કાલે     | ૧૬૫ | ૧૩૮ |

|                                   | श्लो० | पृ० |                            | श्लो० | पृ० |
|-----------------------------------|-------|-----|----------------------------|-------|-----|
| दिनरात्रिकमं मे श्री              | ८९    | ७८  | प्रधानान्तं नायकाथ         | ७०    | ६१  |
| दिनरात्र्यविभागे तु               | २४८   | २०० | प्रधाने यदहोरात्रं         | १५३   | १३२ |
| दीर्घं पूर्तं क्रिमाद्वित्रि      | २३४   | ११० | प्रसुशक्तिः क्वचिन्मुख्या  | ५३    | ४६  |
| देवानां यदहोरात्रं                | १३५   | ११७ | प्रभोः शिवस्य या शक्तिः    | ५२    | ४५  |
| देवमप्यश्ववानास्त-                | १९०   | १५८ | प्रमात्रमेदे मेदे ऽथ       | १५५   | १५४ |
| द्विधा च सोच्चा क्रिया            | २२    | २१  | प्रवेशे खलु तत्रैव         | १२०   | १०२ |
| नक्षत्राणां तदन्येषा-             | ६९    | ६०  | प्रवेशे तु तुलास्ये ऽके    | ११६   | ९९  |
| न भोक्ता ह्योऽधिकारे तु           | १५१   | १३१ | प्रहरद्वयमन्येषां          | ६७    | ५८  |
| नववर्गीस्तु ये प्राहु-            | २४४   | १९८ | प्रहराहर्निशामास-          | १२८   | ११० |
| नवासुशतमेकं                       | २०३   | १६७ | प्राणचारेऽत्र यो वर्ण-     | २१६   | १७७ |
| नात्यन्तरात्रिता नाडीः            | ११७   | १६२ | प्राणनावृत्तितादात्म्य-    | १५    | १४  |
| नादो नादान्तवृत्त्या तु           | १६२   | १३७ | प्राणविक्षेपरन्नाख्य-      | २४    | २२  |
| निर्गमे दिनवृद्धिः स्यात्         | १२१   | १०४ | प्राणव्यासौ यदुक्तं त-     | २१२   | १५५ |
| निर्गमेऽन्तनिशेनेन्दू             | ६६    | ५५  | प्राणशक्तिः क्वचित्प्राण.  | ५४    | ४६  |
| निशाक्षये पुनः सर्वे              | १४५   | १२५ | प्राणसंख्यां वदेत्तत्र     | १३४   | ११६ |
| नेभितिकी प्रसिद्धा च              | ३२    | ३२  | प्राणे ब्रह्मविले शान्ते   | १५९   | १३६ |
| न्यूना स्यात्स्वात्मविश्रान्ति-८६ | ७६    |     | बद्धा यागादिकाले तु        | २३    | २२  |
| परः सुसं क्षये रात्रि-            | ८४    | ७४  | विन्दुः प्राणो यद्यत्वैव   | २७    | २६  |
| पितामहान्तं रुद्राः स्युः १२३     | १०५   |     | ब्रह्मणः प्रलयोल्लास-      | १४८   | १२८ |
| पितॄं वर्षे दिव्यदिन-             | १३८   | ११९ | ब्रह्मणोऽहस्तत्र चेन्द्राः | १४०   | १२० |
| पिवन्ति च सुराः सर्वे             | ९६    | ८२  | ब्रह्माद्योऽनाश्रितान्ताः  | १८९   | १५७ |
| पुरा विचारयन्वथा-                 | ८३    | ७३  | ब्रह्मायनाश्रितान्तानां    | १८७   | १५६ |
| प्रकाशविश्रमवशा-                  | ७८    | ६८  | मण्डलं स्थिष्ठिलं पात्र    | ३     | २   |
| प्रत्यक्षुलं तिष्यनां तु          | १२६   | १०८ | मध्याहे दक्षविषुवत्        | २०२   | १६७ |

| खो. ०                        | पू. ० | खो. ०                             | पू. ०   |
|------------------------------|-------|-----------------------------------|---------|
| माण्डाहि की मोक्षदा स्या- २६ | २६    | शतमषोत्तरं तत्र                   | २४७ २०० |
| मायाकर्लं परार्धानां १५७     | १३३   | शतानि षट्सहस्राणि १२७ १०९         |         |
| मायातत्त्वलय खेते १७५        | १४८   | शिवशत्यविभागेन २३९ ११५            |         |
| मुक्तो च देहे ब्रह्मायाः १९१ | १५८   | श्रीमत्स्वच्छन्दशाले च १३६ ११६    |         |
| यद्वत्तथान्तः संकान्ति- २०४  | १६८   | श्रीमात्रे तथा धर्मे २२८ १८५      |         |
| यद्वशाद्वगवानेका- २३७        | १८४   | श्वासप्रश्वासयोनींली ६५ ५५        |         |
| यस्तु मूर्त्यवभासांशः ३५     | ३४    | षट्क्रिंशदहुले चारे ६३ ५४         |         |
| यावत्कुर्वीत तुव्यादे- १९५   | १६१   | षट्प्राणश्वपकस्तेषां १३० ११४      |         |
| येन रूपेण तद्वच्मः ४६        | ४१    | षट्पुष्टुष्टस्वहुलेष्वकों ११४ ९७  |         |
| रात्रिष्ठ तावतीत्येवं १४६    | १२६   | षट्क्रिंधाद्वनः प्राच्यं ३७ ३५    |         |
| लये ब्रह्मा हरी रुद्र. १७४   | १४७   | षष्ठाणानि प्रवेशे तु २३१ १७९      |         |
| छयोदया इति प्राणे १८२        | १५२   | षष्ठ्यधिकं च त्रिशतं १३२ ११६      |         |
| वामा संसारवमना ५७            | ४९    | संकान्तिश्रितये वृत्ते ११५ ९८     |         |
| वामा संसारिणामीशा ५६         | ४९    | संचरन् सर्वतोदीकं १९६ १६१         |         |
| वामेतरोदकस्व्यान्तैः २०१     | १६७   | संविन्मात्रं हि यच्छुद्दं ९ ७     |         |
| विभुरधः स्थितो ऽपीशा. १४२    | १२३   | संवेदजीवनाभिल्य- ४९ ४३            |         |
| विश्रान्तावर्धमात्रास्य २३५  | १९१   | संवेदश्वाप्यसंवेदो ४८ ४२          |         |
| विश्वात्मता च प्राणत्वं ४५   | ४०    | स एव खात्मा भेदेऽस्मिन् ११ १०     |         |
| वेदा मात्रार्थमन्यतु २३३     | १८९   | स कालः साम्यसंज्ञः स्या-१६६ १४०   |         |
| वेदाक्षाराः पश्चमांश- २५०    | २०१   | स तु भैरवसद्गावो २१८ १७८          |         |
| वेदवेदकसाम्यं तत् ८५         | ७५    | सदाशिवः स्वकालान्ते १६१ १३७       |         |
| व्याने तु विश्वात्मये २१४    | १७५   | स ब्रह्मा विष्णुरुद्राया. १७८ १४९ |         |
| व्यापिन्या तद्विवारात्रं १६४ | १३८   | समाधौ विश्वसंहार- १८४ १५३         |         |
| शक्तयः पारमेश्वर्यो ७१       | ६१    | सर्वदा तन्मयीभूति- ८३ ७२          |         |

( ६ )

|                           | श्लो० | पृ० |                            | श्लो० | पृ० |
|---------------------------|-------|-----|----------------------------|-------|-----|
| स शर्वयुदयो मध्य-         | २०६   | १७१ | स्थूलसूक्ष्माः क्रमात्तेषा | ७२    | ६२  |
| सांहयवेदादिसंसिद्धान्     | १५२   | १३२ | स्थूलैकाशीतिपदज-           | २२९   | १८६ |
| सा प्राणवृत्तिः प्राणायै- | १४    | १३  | स्थूलोपायाः परोपाय-        | २३१   | १८८ |
| सामावस्यात्र स क्षीण-     | १४    | ८०  | स्थूलो वर्णोदयः सोऽयं      | २५१   | २०२ |
| सुष्ठिः प्रविलयः स्थेमा   | २१५   | १७६ | हृदभारभ्य यत्तेन           | ९०    | ७८  |
| सुष्ठयादयत्वं ते सर्वे    | ६०    | ५१  | हृदयात्प्रणचारश्च          | ६१    | ५२  |
| सुष्ठादितत्त्वमशात्वा     | ५८    | ५०  | हृदयकारो द्वादशान्ते       | २३८   | १९४ |
| सैव संविद्विःस्वात्म-     | ८     | ७   | हृदये प्राणरूपस्तु         | २२३   | १८१ |
| सोऽपि संविदि संविच्च      | १८०   | १५१ | हृदये तु दर्शिते शिष्याः   | ९२    | ७९  |
| स्थानप्रकल्पाख्यतया       | १     | १   | हस्त्वार्णत्रयमेकैकं       | २१९   | १७९ |
| स्थानभेदविधा प्रोक्तः     | २     | २   |                            |       |     |

अथ

श्रीतन्त्रालोक-सप्तमाहिक-मूलश्लोकानाम-  
काराव्यनुक्रमणिका ।

—०००—

| स्लो                    | पृ० | स्लो | पृ०                         |    |    |
|-------------------------|-----|------|-----------------------------|----|----|
| अथ परमरहस्योऽयं         | १   | १    | ततोऽपि द्विगुणेऽष्टांश-     | २० | १२ |
| अन्यथा न स निर्वक्तुं   | २६  | १७   | तदभावश्च नो तावत्           | २७ | १९ |
| अयुक्ताः शक्तिमार्गं तु | ४४  | ३६   | तदभावात्र विज्ञाना          | २९ | २२ |
| अष्टोत्तरशते चके        | १९  | ८    | तन्मन्तदेवता यन्नात्        | ५  | ३  |
| आद्यन्तोदयनिरुक्ता-     | ५५  | ४३   | तावती तेषु वै संख्या        | ४७ | ३७ |
| इत्ययत्नजमाख्यातं       | २   | २    | तावानेको विकल्पः स्या-      | ३२ | २४ |
| उदयं तत्त्वयोगज्ञः      | १६  | ७    | तेनास्तकृत एवैष             | ३६ | २८ |
| उदयः सप्तशतिका          | ५२  | ३८   | द्वयोदशार्णे द्वाषष्ठ्या    | ११ | ६  |
| एकानुसंधियत्नेन         | ४   | ३    | त्रिके सप्त सद्व्याप्तिः    | ६  | ५  |
| एकान्नविंशतिशतं         | १०  | ६    | देहे प्रतिष्ठितस्त्वास्य    | ६६ | ५२ |
| एकाशीतिपदे चके          | १८  | ८    | द्वात्रिंशके महाचके         | १५ | ८  |
| कालस्तु भेदकस्तस्य      | २५  | १६   | द्वादशाख्ये द्वादशिते       | ४८ | ३७ |
| कालः सप्तस्तथतुर-       | ६९  | ५५   | द्वित्रिसप्ताष्टसंख्यातं    | ४२ | ३३ |
| क्रमेण प्राणचारस्य      | २२  | १४   | द्वित्रिष्ठतुर्वा मात्राभिः | ५७ | ४४ |
| चक्रचारगतायन्नात्       | ३९  | ३०   | न कालभेदजनितो               | २४ | १५ |
| चतुर्दशशती खातिः        | १२  | ६    | न विकल्पश्च कोऽप्यस्ति      | ३५ | २६ |
| चतुर्विंशतिगत्या तु     | ९   | ५    | निषद्धय मानसीरुत्ती-        | ५३ | ४२ |
| चतुर्विंशतिसंख्याके     | १४  | ७    | पञ्चार्णेऽन्धिसहस्राभिः     | ७  | ५  |
| चाराष्ट्रभागाङ्गनित्र   | ५१  | ३८   | पदपिण्डस्त्रज्ज्ञेय         | ४३ | ३४ |

| संख्या                   | पृष्ठा | संख्या | पृष्ठा                     |    |    |
|--------------------------|--------|--------|----------------------------|----|----|
| पदमन्त्राक्षरे चक्रे     | ४१     | ३२     | व्यासं तद्वत्तुर्द्वारा-   | ६८ | ५४ |
| पदमन्त्रेषु सर्वेषु      | ४६     | ३८     | शक्तिस्थं नैव तं तत्र      | ५९ | ५६ |
| पिण्डाक्षरपदैर्मन्त्र-   | ५१     | ४४     | शक्यन्तेऽध्वनि तत्स्पन्दा. | ६४ | ५० |
| पूर्णे समुदये त्वत्र     | ५४     | ४३     | शतद्वादशिका सप्त.          | १३ | ७  |
| प्रवेशविश्रान्त्युल्लासे | ६२     | ४९     | षष्ठ्यवत्यामधः पद्मि-      | ७० | ५५ |
| भागषोऽशकस्थित्या         | २१     | १२     | पोङ्गशाख्ये द्वादशिते      | ४९ | ३७ |
| मन्त्रचक्रोदयहस्तु       | ५६     | ४३     | पोङ्गशाख्ये पोङ्गशिते      | ५० | ३७ |
| मालामन्त्रेषु सर्वेषु    | ४५     | ३५     | संविदेकैव पूर्णा स्या-     | २३ | १४ |
| वस्तुतो द्यत एवेयं       | ३०     | २३     | स नाडीरूपतामेत्य           | ६७ | ५३ |
| विकल्पः शिवतादायी        | ३८     | २९     | सप्तके त्रिसहस्रं तु       | ८  | ५  |
| विकार उपजायेत            | ६५     | ५१     | सप्तश्रिंशत्यहार्धेन       | १७ | ८  |
| विश्वानं तद्विकल्पात्म-  | ३७     | २८     | स स्पन्दे खे स तद्वित्या   | ६३ | ५० |
| विदधत्परसांवित्तौ        | ३      | २      | स श्वेतो न भवेत्कश्चित्    | ३३ | २६ |
| विन्दाना निर्विकल्पापि   | ३१     | २४     | सा च स्यात्कमिकैवेत्यं     | ३४ | २६ |
| विभज्यते विभागश्च        | ६०     | ४७     | सा चेदुदयते स्पन्द-        | २८ | २० |
| विशेषाधार्धिकायोगा-      | ६१     | ४७     | सिद्धामते कुण्डलिनी        | ४० | ३१ |
| विश्वे यश्चिलयास्ते तु   | ७१     | ५६     |                            |    |    |

अथ

## श्रीतन्त्रालोके

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्याभिनवगुप्तविरचिते  
श्रीजयरथकृतविवेकाल्यटीकोपेते

षष्ठमाहिकम् ।

कवलयितुं किल कालं  
कलयति यो व्यायतास्यतां सततम् ।

जयति स सुजयः साक्षा-  
त्संसारपराकृतौ संजयः ॥

इदानीमाणवोपायस्यैवाङ्गभूतमुच्चारादिप्रमे-  
यचतुष्टयानन्तरोद्दिष्टं स्थानकल्पनाल्यं परमं  
प्रमेयं द्वितीयाधेनावतारयितुमुपक्रमते  
स्थानप्रकल्पारव्यतया स्फुटस्तु  
बाह्योऽभ्युपायः प्रविविच्यतेऽथ ॥ १ ॥

१ ख० उ० सुजय इति पाठः । २ क० उ० प्रक्रमते इति पाठः ।

अथशब्दोऽधिकारे । तेनेतः प्रभृत्याद्वादशा-  
हिं यत्किंचिदुच्यते तत्सर्वं स्थानकल्पनाधि-  
कारेण, इति पञ्चदशाहिकात्प्रभृति पुनरेतदेव  
वाह्यस्थण्डलमण्डलाद्यधिकृत्याभिधीयते, —  
इत्याग्रन्थपरिसमाप्तेः प्राधान्यात् स्थानक-  
ल्पनस्यैव सकलोऽयं प्रपञ्च, इति ॥ १ ॥

तदेवाह

स्थानभेदस्थिधा प्रोक्तः  
प्राणे देहे बहिस्तथा ।

एषामपि भेदान्तराणि सन्ति, — इत्याह  
प्राणश्च पञ्चधा देहे  
द्विधा वाह्यान्तरत्वतः ॥ २ ॥

मण्डलं स्थण्डलं पात्र-  
मक्षसूत्रं सपुस्तकम् ।

लिङ्गं तूरं पटः पुस्तं  
 प्रतिमा मूर्तिरेव च ॥ ३ ॥  
 इत्येकादशधा वाह्यं  
 पुनस्तद्वाधा भवेत् ।

‘पुस्तं’ लेपादिनिर्मिताकृतिः । मूर्तिर्गुर्वादिसंबन्धिनी । तदित्यानन्तर्याद्वाह्यं, पुनरित्येकादशविधत्वेऽपि, बहुधेति मण्डलादीनामप्येकशूलत्रित्रिशूलादिक्रमेण नानात्वात् ॥ ३ ॥

एवं स्वरूपतः स्थानभेदमभिधाय तद्वतं विधिमप्युपदेष्टुं प्रतिजानीते

तत्र प्राणाश्रयं ताव-  
 द्विधानमुपदिश्यते ॥ ४ ॥

तदेवाह

अध्वा समस्त एवायं  
 षड्द्विधोऽप्यतिविस्तृतः ।

यो वक्ष्यते स एकत्र  
प्राणे तावत्प्रतिष्ठितः ॥ ५ ॥

वक्ष्यत इति भुवनाध्वप्रकाशनांदौ । 'प्राण' ।  
इति सामान्यस्पन्दनात्मनि । यदुक्तम् ।  
'षट्क्ष्वाध्वविभागस्तु प्राणैकत्र यथा स्थितः ।'  
(स्व० ४।२३२)

इति । विशिष्टे पुनः पदमन्त्रवर्णात्मा त्रिविध  
एव । यद्वक्ष्यति

'षट्क्ष्वाध्वनः प्राच्यं यदेतत्तितयं पुनः ।  
एष एव स कालाध्वा प्राणे स्पष्टं प्रतिष्ठितः ॥'

(तं० ६।३७)

इति ॥ ५ ॥

तदेवोपपादयति  
अध्वनः कलनं यत्त-  
त्क्रमाक्रमतया स्थितम् ।

१ क० शु० प्रकाशादाविति पाठः ।

क्रमाक्रमौ हि चित्रैक-  
कलना भावगोचरे ॥ ६ ॥

नन्वेतत्क्रमाक्रमात्मतयैव कस्मात्स्थितमित्या-  
शङ्क्याह ‘क्रमेत्यादि’ । इह द्विधैव भावाना-  
मवभासः क्रमेणाक्रमेण च; तत्र क्रमेण यथा  
कार्यकारणादौ, अक्रमेण यथा चित्रज्ञानादौ ।  
स च चित्रे यदैकस्यैवैकदैव च कंचित्पूर्वकाल-  
भाविनं समानकालभाविनं च भावमपेक्ष्य  
क्रमेणाक्रमेण चावभासः,—इति । तथां नाम  
भावनामेवं ‘कलना’ परिच्छित्तिः स एव  
क्रमाक्रमात्मा काल इति ॥ ६ ॥

ननु सर्वमिदं जगत्संविलङ्घमेवावभासतेऽ-  
न्यथा ह्यस्य भानमेव न भवेत्, संविदि च  
नित्यत्वात्कालयोगो नास्ति, इति कथमसौ

१ ख० पु० क्रमाक्रमेति शोधितपाठः ।

२ क० पु० तथा नामेति पाठः । ख० पु० भावनानामेवमिति  
मूल पाठः ।

३ ख० पु० संलग्नमिति पाठः ।

तदनुषक्तस्य भावजातस्यापि स्यात्? इत्या-  
शङ्क्याह

क्रमाक्रमात्मा कालश्च  
परः संविदि वर्तते ।

नन्वेवं 'क्रमाक्रमकथातीतं संवित्तत्वं सुनि-  
र्मलम्' इत्याद्युक्तं व्याहन्येत, सौगतमतान्तः-  
पातश्च स्यात्, — इत्याशङ्क्याह

काली नाम परा शक्तिः  
सैव देवस्य गीयते ॥ ७ ॥

यन्नाम परस्य प्रकाशस्य कालेन योगः  
सास्य 'शक्तिः' स्वेच्छावभासितस्य प्रमातृप्र-  
मेयाद्यात्मनो जगतस्तत्तद्वपतया कलने सा-  
मर्थ्यं न पुनः स्वात्मनि कश्चिद्क्रमः क्रमो  
वा, — इति, न ह्यग्रेदाहशक्तियोगे स्वात्मनि  
स्फोटाद्याविर्भावः ॥ ७ ॥

तदाह

सैवं संविद्वहिः स्वात्म-  
गर्भीभूतौ क्रमाक्रमौ ।  
स्फुट्यन्ती प्ररोहेण

प्राणवृत्तिरिति स्थिता ॥८॥

सैव कालशक्तियोगिनी संवित्स्वाविभागेना-  
वस्थितौ क्रमाक्रमौ वहिः प्ररूढतयावभासय-  
न्ती प्राणवृत्तिरिति स्थिता, प्राणेनात्मतया प्र-  
स्फुरितेत्यर्थः ॥ ८ ॥

ननु कथं नामेयं प्राणवृत्यात्मना प्रस्फु-  
रिता, — इत्याशङ्क्याह

संविन्मात्रं हि यच्छुद्धं  
प्रकाशपरमार्थकम् ।

तन्मेयमात्मनः प्रोज्ज्य  
विविक्तं भासते नभः ॥ ९ ॥

१ क० पु० स्वैव संविदिति पाठः । ख० पु० संवित्पुनरिति पाठः ।

२ क० पु० प्राणेनात्मतयेति पाठः ।

यन्नाम हीदं प्रमातृप्रमेयात्मनो विश्वस्य  
 स्वाविभागेनैवावभासनात्प्रकाशपरमार्थकम् । अ-  
 त एव तदारूषणाया अभावाच्छुद्धं संवि-  
 न्मात्रं तत्स्वस्वातद्यांत् स्वात्मन्यपूर्णत्वाववि-  
 भासयिषया स्वाविभागेनावस्थितं विश्वात्म  
 'मेयं' औत्मनः सकाशात् 'प्रोजद्य' पृथकृत्य  
 'विश्वस्मादुत्तीर्णोऽहम्' इत्यामृश्य 'विविक्तं  
 नभोऽवभासते' सकलभावशून्यत्वान्निरावरण-  
 रूपतया प्रस्फुरतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

अत एवाह

तदेव शून्यरूपत्वं  
 संविदः परिगीयते ।

'शून्यरूपत्वम्' इति शून्यप्रमातृत्वमि-  
 त्यर्थः । शून्यत्वं चास्य सर्वस्य संवेद्यस्य संक्ष-

१ क० यु० स्वातद्यात्मनि अपूर्णत्वाथवेति पाठः ।

२ क० यु० स्वात्मनः इति पाठः ।

३ क० यु० इत्याविमृश्य इति पाठः ।

यात् न तु संविदोऽपि, तथात्वे हि निखिलमि-  
दमनेलमूकप्रायं स्यात् । यदुक्तम्

‘अशून्यं शून्यमित्युक्तं शून्यं चाभाव उच्यते ।

अभावः स समुद्दिष्टो यत्र भावोः क्षयं गताः ॥’

(स्व० ४।२९१)

इति ।

‘सर्वालम्बनधर्मैश्च सर्वसत्त्वैरशेषतः ।

सर्वक्लेशाशयैः शून्यं न शून्यं परमार्थतः ॥’

इति च ॥

एतच्च परमुपेयमितो बाह्यानामित्याह

नेति नेति विमर्शेन

योगिनां सा परा दशा ॥१०॥

सेयं

‘न भावो नापि चाभावो मध्यमाप्रतिपत्तिः ।’

इत्याद्युक्तयुक्त्या भावाभावविषयेण नेति नेति  
परामर्शद्वयेन मध्यमपूर्वदावेशशालिनां ‘योगिनां

१ ख० यु० भावः क्षयं गतः इति पाठः ।

२ क० यु० विषयत्वेन इति पाठः । ३ क० यु० प्रतिपदावेशेति

पाठः ।

परा' शून्यातिशून्यरूपा' 'दशा' विश्रान्ति-  
स्थानमित्यर्थः । यदाहुः

'शून्यतावस्थितः पश्चात्संवेदनविवर्जितः ।  
निर्वाणः कृष्णवत्मेव निरूपाख्यो भवत्यसौ ॥'

इति ॥ १० ॥

स एव च शून्यप्रमाता बहिर्मुखीभवन्प्रा-  
णप्रमातृतामासादयति, — इत्याह

स एव खात्मा मेयेऽस्मि-  
न्भेदिते स्वीक्रियोन्मुखः ।

पतन्समुच्छ्ललत्वेन

प्राणस्पन्दोर्मिसंज्ञितः ॥ ११ ॥

स एव च 'खात्मा' शून्यप्रमाता  
'.....अभिलाषो मलोऽत्र तु ।' (स्व० ४-१०४)

इत्याद्युक्तेरपूर्णमन्यतात्मकाणवमलयोगात्सा-  
काङ्क्षातया पुनस्तत्स्वीकरणोन्मुखः सन् स्वस्मात्

१ क० यु० रूपदशा इति पाठः । २ ख० यु० सर्वेन्धनेति पाठः ।

‘भेदिते’ पृथकृतेऽस्मिन् नीलसुखादिरूपे  
 ‘मेये समुच्छलत्वेन पतन्’ बहिर्मुखीभवन्  
 प्राणादिशब्दव्यपदेश्यो भवेदित्यर्थः । किंचिच्च-  
 लनात्मनः स्वविमर्शरूपस्य स्पन्दनस्यैवायमाद्यः  
 प्रसरः, — इत्युपचारात्तच्छब्दव्यपदेश्यो न तु स  
 एवायं तस्य शून्यप्रमात्रुलासादप्यूर्ध्वं भावात् ।  
 एवमूर्मिशब्दादादावुत्तरत्रापि ज्ञेयम् ॥ ११ ॥

यदभिप्रायेणैव भट्टश्रीकल्टादयोऽप्येवमूर्चुः,-  
 इत्याह

तेनाहुः किल संवित्प्रा-  
 कप्राणे परिणता तथा ।

अन्तःकरणतत्त्वस्य  
 वायुराश्रयतां गतः ॥ १२ ॥

यद्यपि शून्यतावभासनपुरःसरं संवित्प्राण-  
 रूपतया परिस्फुरिता तथापि तद्वभासनेऽस्या  
 न कश्चिद्द्रूपान्तरोपग्रहः,— इत्युक्तं ‘प्राकूसंवि-

त्याणे परिणता' इति । तैरप्येतन्निर्मूलमेव  
नोक्तम्, — इत्यागमोऽपि संवादितः ‘अन्तःकर-  
णेत्यादिना’ । अन्तःकरणानां ‘तत्त्वं’ सार-  
भूता बुद्धिस्तस्य बुद्धिप्रमातुरित्यर्थः । तेन बुद्धि-  
प्रमातुः पूर्वं प्राणोऽन्नासः, — इति सिद्धम् । अ-  
न्यथा कथं स तस्याश्रयः स्यात् ॥ १२ ॥

एवमयमेव परस्याः संविदः प्रथमः परिस्प-  
न्दः, — इति तदभेदवृत्त्यैव सर्वत्रास्य व्यवहारः, —  
इत्याह

इयं सा प्राणनाशक्ति-  
रान्तरोद्योगदोहदा ।  
स्पन्दः स्फुरत्ता विश्रान्ति-  
जीवो हृत्प्रतिभा मता ॥ १३ ॥

‘आन्तर’ आद्यो योऽसौ ‘उद्योग’ उद्य-

१ क० पु० सारभूतं तस्य बुद्धिप्रमातुरित्यर्थः ।

२ ख० पु० जीवे इति पाठः ।

न्तृतात्मा परिस्पन्दस्तत्र 'दोहदो'ऽभिलाषो  
यस्याः सा तदेकनिष्ठेत्यर्थः ॥ १३ ॥

नन्वेवमुल्लसिताया अस्याः किं प्रयोजनम् ?  
इत्याशङ्क्याह

सा प्राणवृत्तिः प्राणाद्यै  
रूपैः पञ्चभिरात्मसात् ।  
देहं यत्कुरुते संवि-  
त्पूर्णस्तेनैष भासते ॥ १४ ॥

सेयं सामान्यपरिस्पन्दात्मा प्राणवृत्तिः प-  
ञ्चभिः प्राणापानाद्यै रूपैर्यत्तदन्तर्बहिष्करणा-  
याक्रान्तं पाञ्चभौतिकं 'देहमात्मसाकुरुते'  
व्याप्यावतिष्ठते तेनैष देहो घटादिवत्संवेद्यत्वे-  
ऽपि संवित्पूर्णो भासते संवेच्छतया प्रथत इ-  
त्यर्थः । अत एव मूढानामयं भ्रमो यच्चैतन्य-  
विशिष्टात्कायादन्यः कश्चिन्नास्ति इति । यदु-  
क्तम्

१ क० पु० अबभासतेऽस्तवेद्यतयेति पाठः ।

‘चैतन्यखचितात्कायानात्मान्योऽस्तीति मन्वते ।’  
इति ॥ १४ ॥

तदाह

प्राणनावृत्तितादात्म्य-  
संवित्खचितदेहजाम् ।  
चेष्टां पश्यन्त्यतो मुग्धां  
नास्त्यन्यदिति मन्वते ॥ १५ ॥

‘मुग्धां’ इति देहात्मनोर्विवेकमजानानाः ।  
अयमेषां भावः—भूतान्येव हि मृदाववस्थाया-  
मचेतनान्यपि सुराकारतया परिणता गुडपिष्ठा-  
दय इव मदशक्तिं, शरीराकारपरिणतानि चै-  
तन्यं प्रतिपद्यन्ते, कालान्तरे च परिणामविशे-  
षभाक्त्वाच्च तच्छृन्यतामुपगच्छन्ति, तावन्तं च  
कालं चैतन्यानपायात्स्मृत्यनुसन्धानादिव्यवहा-  
रनिपुणतया चेष्टन्ते, — इति किमन्येन तदति-  
रिकेनात्मनेति ॥ १५ ॥

१ क० पु० मूढा इति पाठः । २ क० पु० मूढा इति पाठः ।

एतदधिशयाना एव 'चार्वाका' इत्युच्य-  
न्ते, — इत्याह

तामेव बालमूर्खस्त्री-  
प्रायवेदितृसंश्रिताम् ।

मतिं प्रमाणीकुर्वन्त-  
श्राव्याकास्तत्त्वदर्शिनः ॥१६॥

तामेव मतिमिति, 'चैतन्यविशिष्टः कायः  
पुरुषः' इत्याद्युक्त्या चैतन्यखचितो देह एवा-  
त्मा न पुनस्तदतिरिक्तः कश्चित्, — इत्येवं-  
रूपाम् । बालादिसंश्रयेणास्या महाजनानुपसे-  
व्यत्वं दर्शितम् । प्रमाणीकुर्वन्त इति, देहादू-  
र्ध्वमपि यदि कश्चित्तदतिरिक्त आत्मा संभवेत्त-  
तस्य पूर्वशरीरमपहाय शरीरान्तरमधितिष्ठित  
एतच्छरीरशैशवादिदशानुभूतार्थस्मरणवत् पूर्व-  
पूर्वशरीरानुभूतार्थस्मरणमपि भवेत् । न हि  
तस्य शरीरभेदेऽपि नित्यत्वात्स्मरणविशेषे का-  
रणं किंचिदुत्पश्यामो येनेह जन्मन्येवानुभूतं

स्मरति नान्यजन्मानुभूतम्, — इति तस्मादू-  
र्ध्वमन्यः कश्चिन्नात्मास्तीत्येव युक्तम् । यच्छु-  
तिरपि

‘विज्ञानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानु-  
विनश्यति न प्रेत्य संज्ञास्ति’ (बृ० आ० उ० ४-९-१३)

इति । अतश्च परलोकादिचिन्तामपास्य याव-  
जीवं सुखमेवासितव्यम्, — इत्येषां तत्त्वमि-  
त्युक्तं ‘तत्त्वदर्शिन’ इति । यदाहुः

‘यावज्जीवं सुखं जीवेन्नास्ति मृत्युरगोचरः ।  
भस्मीभूतस्य शान्तस्य पुनरागमनं कुतः ॥’

इति ॥ १६ ॥

नन्वेवं तत्त्वमनुशीलयतामेषां किं स्यात् ?  
इत्याशङ्क्याह

तेषां तथा भावना च-  
द्वाद्व्यमेति निरन्तरम् ।

तद्देहभङ्गे सुप्ताः स्यु-  
रातादृग्वासनाक्षयात् ॥ १७ ॥

‘सुस्ता’ इत्यपवेद्यप्रलयाकलप्राया इत्यर्थः १७  
तद्वासनाक्षये त्वेषां किं भवेत्? इत्याश-  
ङ्क्याह

तद्वासनाक्षये त्वेषा-  
मक्षीणं वासनान्तरम् ।  
बुद्धं कुतश्चित्संसूते  
विचित्रां फलसम्पदम् ॥१८॥

नन्वेषां सांख्यादिभिरपि साम्यं यत्तेषाम-  
प्येवं प्रायैव मुक्तिः, पुनरपि तत्तद्वासनानुसारं  
विचित्रफलोपभोगस्योदयात् । यद्वक्ष्यति.

‘सांख्यवेदादिसंसिद्धाच्छ्रीकण्ठस्तदहर्मुखे ।

मृजत्येव पुनस्तेन न सम्यद्भुक्तिरीदृशी ॥’

( तं० ६-१९३ )

इति । तत्सर्वत्रास्यैव कथमवरतया निर्देशः ।  
यदाहुः ‘चार्वाकास्तु वराकाः प्रतिक्षेपव्या एव

१ क० यु० पुनस्तस्माक्त इति पाठः ।

कः भुद्रत्कस्य तदीयस्येह गणनावसर' इति ।  
तत्किमेतत् ? इत्याशङ्कयाह

अंदाद्व्यशङ्कनात्प्राच्य-  
वासनातादवस्थ्यतः ।  
अन्यकर्तव्यशैथिल्या-  
त्संभाव्यानुशयत्वतः ॥१९॥

अतद्वृद्धान्यजनता-  
कर्तव्यपरिलोपनात् ।  
नास्तिक्यवासनामाहुः  
पापात्पापीयसीमिमाम् ॥२०॥

यद्वप्यस्मदपेक्षया दर्शनान्तराणां तुल्यमेव  
पापत्वं तथापि नास्तिक्यवासनायास्ततोऽप्यति-  
शयेन पापत्वं, यतः 'प्राच्या' अनिषेध्यत्वात्पू-

१ पं० क० पु० आदाद्वैति पाठः । २ ख० पु० अतद्वृद्धैति पाठः ।  
३ क० पु० प्राहुरिति पाठः । ४ क० पु० यद्यपीति पाठः ।

र्वभाविनी येयमास्तिक्यवासना तस्यास्तादव-  
स्थ्यं; नहि नास्तिक्यवासनाया दाढ्येन प्ररोहोऽ-  
स्ति येनैतदुपरमो भवेन्निर्मूलत्वेनादाढ्यस्या-  
त्राशङ्क्यमानत्वात् । यथा परं ब्रह्म मूलत्वेनाव-  
लम्ब्य प्रपञ्चो मिथ्या, — इत्याद्युच्यमानं दा-  
ढ्येन प्ररोहमियान्नैवमेतत्; आत्मनो हि ना-  
स्तित्वे किमन्यदवशिष्यते यन्नामाजडं मूलभू-  
तमधिकृत्य सर्वमिदं सुव्यवस्थितं स्यात्; जडा-  
नामेव च परिणामो भवेदिति न चेतनत्वेना-  
सौ युज्यते, — इत्यन्यैर्बहूकमिति तत एवाव-  
धार्यम् । अत एवास्तिक्यवासनायास्तादवस्थेन  
‘अन्येषां’ दर्शनान्तरस्थानाम् ‘अग्निहोत्रं जुहु-  
यात्, न हिंस्यात्सर्वभूतानि’ इत्याद्यात्मना  
विधिनिषेधरूपेण ‘कर्तव्येन’ शौथिल्यमस्या  
जायते । यदात्मनोऽस्तित्वे यदि कैश्चित्पारलौ-  
किकं किंचिदनुष्ठीयते तद्यावहूरे आस्ताम्;  
आत्मनः पुनर्नास्तित्वेऽप्यन्यैः कुशलप्रवृत्तिरकु-

शलविरर्तिश्च क्रियते, — इत्यत्र निमित्तं किंचि-  
त्संभवेत्, अन्यथा सर्व एव किमेवं<sup>१</sup> कुर्यात् । अ-  
स्माकं च किंचिदपि कर्तव्यं नास्ति, — इत्य-  
स्थान एवास्माभिर्ब्रान्तं, किमिदं व्यामूढैरि-  
वासितम्, — इत्येवमात्मा पश्चात्तापोऽप्यत्र सं-  
भावनीयस्तस्मिन्नुत्पन्ने सति सुखमेव न्यायो-  
पन्यासकदर्थनां परिहृत्य

‘सन्दिग्धेऽपि परे लोके त्याज्यमेवाशुभं बुधैः ।  
यदि नास्ति ततः किं स्यादस्ति चेन्नास्तिको इतः ॥’

इत्यादिना मित्रसंमतेनाप्युपदेशेन तस्या-  
मास्तिक्यवासनायां रूढयाँन्यथा दर्शनान्तर-  
स्थया जनतयावश्यमेवास्याः परिलोपः कार्यः,—  
इति ॥ २० ॥

तदेवमत्र प्रसक्तानुप्रसक्तिकया परदर्शन-  
कथा मा प्रसाङ्गीत्, — इति प्रकृतमेवानुसरति

१ क० पु० निवृत्तिश्चेति पाठः । २ क० पु० किमिदमिति पाठः ।

३ क० पु० रूढायामन्ययेति पाठः ।

अलमप्रस्तुतेनाथ  
प्रकृतं प्रविविच्यते ।

तदेवाह

यावान्समस्त एवाय-  
मध्वा प्राणे प्रतिष्ठितः॥२१॥  
द्विधा च सोऽध्वा क्रियया  
मूर्त्या च प्रविभज्यते ।

द्विधेति देशकालभेदेन । तत्र क्रियया का-  
लाध्वा प्रविभज्यते मूर्त्या च देशाध्वा ।

यदुक्तम्

‘मूर्तिवैचित्र्यतो देशक्रममाभासयत्यसौ ।  
क्रियावैचित्र्यनिर्भासात्कालक्रमपीभरः ॥’

(ई० प्र० २।१।९)

इति ॥ २१ ॥

ननु

‘अध्वा समस्त एवायं चिन्मात्रे संप्रतिष्ठितः ।  
यत्तत्र नहि विश्रान्तं तत्रभःकुसुमायते ॥’ (तं० ८।३)

इत्यादिवक्ष्यमाणनीत्यास्य संविदि प्रतिष्ठितत्वं  
युक्तं न जडात्मनि प्राणे, — इत्याशङ्क्याह

प्राण एव शिखा श्रीम-  
द्विशिरस्युदिता हि सा ॥२२  
बद्धा यागादिकाले तुं  
निष्कलत्वाच्छिवात्मिका ।

‘शिखा परिमिता शक्तिमैरवस्य तु कथ्यते ।  
क्रियाशक्तिरिति ख्याता..... ॥’

इति ॥ २२ ॥

ननु को नामास्या बन्धो येन यागादौ नि-  
ष्कलत्वाच्छिवात्मिकेयं स्यात् ? इत्याशङ्क्याह  
यतोऽहोरात्रमध्येऽस्या-  
श्रुतुर्विंशतिधा गतिः ॥ २३ ॥  
प्राणविक्षेपरन्धारव्य-  
शतौश्चित्रफलप्रदा ।

यत्प्रष्टिघटिकांसंख्याकस्य बाह्यस्याहोरात्रस्य  
 मध्येऽस्याः प्राणरूपायाः पारमेश्वर्याः किया-  
 शक्तेः प्राणचाराणां रन्ध्राख्यैद्वारसंख्याकैर्नव-  
 भिः शैतैरुपलक्षिता, अत एव चतुर्विंशतिभिः  
 संक्रान्तिलक्षणैः प्रकारैरैहिकामुत्रिकभेदाच्चित्र-  
 फलप्रदा गतिरूर्ध्वाधरवाहलक्षणश्चारो भवे-  
 दित्यर्थः । अयमत्राभिप्रायः—इह खलु सर्वप्रा-  
 णिनां

‘मनोऽप्यन्यत्र निक्षिप्तं चक्षुरन्यत्र पातितम् ।

तथा प्रवर्तते प्राणस्त्वयन्नादेव सर्वदा ॥’ (स्व० ७।९७)

इत्याद्युत्तया स्वरसत एव मध्यमः प्राणो वह-  
 ति, — इति बाह्येनाहोरात्रेण

‘षट् शतानि वरारोहे सहस्राण्येकविंशतिः ।

अहोरात्रेण बाह्येन अध्यात्मं तु सुराधिष्ठे ॥’ (स्व० ७।९३)

इत्याद्युत्तयान्तः सषट् शता सहस्रैकविंशतिः  
 प्राणचाराणां भवेत् । तत्र प्रतिघटिकं

‘शतानि त्रीण्यहोरात्राः षष्ठिरेव तथाधिकाः ।

वर्षमेतत्समाख्यातं बाह्ये वै घटिका च सा ॥’ (स्व० ७।९१)

१ क० पु० घटिकाख्यस्येति पाठः । २ ख० पु० नवभिलैक्षेति पाठः ।

इत्याद्युक्त्या प्राणचाराणां सषष्ठिद्विशति,—इति  
सार्धेन घटिकाद्वयेन नवशतानि भवन्ति, स  
एव च संक्रान्तीनां प्रत्येकमुदयः । यदुक्तम्

‘चतुर्विंशतिसंक्रान्त्यः समधीतोः स्वभावतः ।

शतानि नव वै हंस एकामेकां वहेत्सदा ॥’

(स्व० ७।१६८)

इति । सार्धं च घटिकाद्वयं चतुर्विंशतिधा  
युणितं षष्ठिर्घटिका भवन्ति, — इत्यहोरात्रमध्ये  
तत्संख्याकानामुदयः । यदुक्तम्

‘बाह्य चैव त्वहोरात्रे अध्यात्मं तु वरानने ।

चतुर्विंशतिसंक्रान्तीः प्राणहंसस्तु संक्रमेत् ॥

अहनि द्वादश प्रोक्ता रात्रौ वै द्वादश स्मृताः ।’

(स्व० ७।१६९)

इति । यद्यपीयन्तः प्राणचारा अहोरात्रमध्ये  
भवन्ति, — इत्येतावदत्र वक्तव्यं, तथापि तथा-  
त्वे तेषां गणनामात्रं प्रदर्शितं भवेत् न तु तत्त-  
द्विचित्रफलोदयनिमित्तत्वमपीत्येवमुक्तम् ॥२३॥

नन्वेवंविधः शिखाया वन्धः, — इति वक्तुं  
 प्रस्तुते किमिदमप्रस्तुतमभिधीयते यत्प्राणचा-  
 राणामियती गतिरिति । नैतत्, अयमेव हि  
 शिखावन्धो यत्प्राणशक्तेः प्रतिचारमादिमध्या-  
 न्तेष्ववधानेन पुनः पुनः परामर्शनं नाम । यद-  
 भिप्रायेणैव

‘षट् शतानि दिवा रात्रौ सहस्राण्येकविंशतिः ।

जपो देव्याः समुद्दिष्टः सुलभो दुर्लभो जडः ॥’

(वि० मै० १९६)

इत्याद्यन्यत्रोक्तं, तदाह

क्षपा शशी तथापानो  
 नाद एकत्र तिष्ठति ॥२४॥

जीवादित्यो न चोद्गच्छे-  
 तु व्यर्धं सान्ध्यमीदशम् ।

ऊर्ध्ववक्त्रो रविश्वन्द्रोऽ-  
 धोमुखो वहिरन्तरे ॥ २५ ॥

माध्याह्निकी मोक्षदा स्या-  
दृव्योममध्यस्थितो रविः ।

अनस्तमितसारो हि  
जन्तुचक्रप्रबोधकः ॥ २६ ॥

बिन्दुः प्राणो ह्यहश्चैव  
रविरेकत्र तिष्ठति ।

महासन्ध्या तृतीया तु  
सुप्रशान्तात्मिका स्थिता ॥ २७

यदात्रैकत्र वामपाश्र्वे द्वादशान्ताछृदन्तं  
चरन्क्षपाशशी तिष्ठति हृदये निवृत्तगतिर्भवति  
प्राणादित्यश्च ततो नोद्दृच्छति तदेवशमपानी-  
यमन्त्यं तुव्यर्धं सान्ध्यं वक्ष्यमाणनीत्योद्दृच्छत्प्रा-  
णाकार्यं तुव्यर्धं संमीलनया सचतुर्भागाङ्गुलद्वय-  
प्रमाणप्राणचाररूपा प्राभातिकी सन्ध्या भवे-  
दित्यर्थः । यदुक्तं तत्र

१ क० पु० हृदयान्तमिति पाठः । २ क० पु० कांत् तुव्यर्धमिति  
पाठः ।

‘ स चन्द्रो विद्यमानोऽपि अपानो हृदि मध्यतः ।  
 यदा तृत्सन्नतां यानि जीवादित्यो न चोद्रमेत् ॥  
 प्राभातिकीति विज्ञेया आत्मतन्त्रप्रबोधिनी ।  
 क्षपा शशी तथापानो नाद एकत्र तिष्ठति ॥  
 तुट्यर्थं ज्ञानमहसा सन्ध्या वै समुदाहृता ।’

इति । तदनन्तरं च यदा प्राणात्मा रविरु-  
 ध्वमुखत्वेन चरंस्ताल्वाद्यात्मन्यन्तरे स्थितश्च-  
 न्द्रश्चापानात्माधोमुखत्वेन, — इति तयोः प्रमा-  
 णप्रमेयात्मनोः संघट्टात्प्रमातृरूपो वहिरुदिया-  
 त्तदेयं माध्याहिकी सन्ध्या मोक्षदा स्यात्;  
 यतो मध्यनाडीसंबन्धिनो ‘व्योम्नः’ सुषिरस्य  
 ‘मध्ये’ तालुस्थाने स्थितो वहिर्मुखत्वेन प्रमा-  
 णत्वेऽपि प्रमातृरूपस्यानपायादनस्तमितसारो  
 रविर्जन्तुचक्रस्य प्रकर्षेण ‘बोधकः’ प्रमाण-  
 प्रमेयमयत्वेऽपि प्रमातृरूपतयावभासक इत्यर्थः।  
 यदुक्तं तत्र

‘ उर्ज्ज्वलकः स्थितो भानुश्चन्द्रश्चाधोमुखः स्थितः ।’

इत्युपक्रम्य

‘ तदन्तराले उदितस्ताल्वाकाशान्तगोचरे ।  
 प्रमाणरहितो भाव्यः सुशान्तः शान्तबोधनात् ॥  
 व्योमवद्व्योमवद्विस्तु तुव्यर्थं कालकल्पनात् ।  
 माध्याद्विकी तु विज्ञेया संध्या मोक्षप्रदायिका ॥  
 व्योममध्यस्थितः सूर्यः परादिसेति कथ्यते ।  
 अनस्तमितसारो हि जन्तुचक्रप्रबोधकः ॥ १

इति । तदनन्तरं च विन्द्राद्यात्मना रविर्यदैकत्र  
 द्वादशान्ते ‘ तिष्ठति ’ निवृत्तगतिर्भवति, अर्था-  
 चापानचन्द्रश्च नोद्द्वच्छति तदा निःशेषविश्वो-  
 पशमात्स्वप्रशान्तात्मिका, अत एवेयं महती  
 सन्ध्या तृतीया ‘ स्थिता ’ स्वरसोदितत्वेन  
 वर्तमानेत्यर्थः । यदुक्तं तत्र

‘ विन्दुः प्राणोऽप्यहश्चैव रविरेकत्र तिष्ठति ।  
 सुपशान्तं तु संतिष्ठेन्मनोव्यावृत्तिवर्जितः ॥  
 कृत्वा प्रशान्तभूमौ च स्वरूपं सन्धिदेशतः ।  
 महासन्ध्या तु विज्ञेया तृतीया परिकीर्तिं ॥

इति ॥ २७ ॥

एतच्चोपसंहारद्वारेण प्रकृते योजयति

१ क० पु० श्वारेति पाठः ।

एवं बद्धा शिखा यत्र  
तत्तत्कलनियोजिका ।

एवमुक्तेन प्रकारेण क्रमेण यत्र यागादौ  
प्राणशत्त्यात्मिका शिखा बद्धा मार्गान्तरस्थि-  
लीकारेण मध्यधामन्येव निश्चलत्वमापादिता  
तत्र तस्य तस्य मन्त्रसंनिधानादेः फलस्य नियो-  
जिका भवेदित्यर्थः । तदुक्तं तत्र

‘तया निवद्या देहे संनिधानं गुणेश्वराः ।

विदध्युः साधकेन्द्राणां देवि नास्यत्र संशयः ॥’

इति ॥

एवं प्राणः पारमेश्वरी शक्तिरिति तत्र यद-  
ध्वनः प्रतिष्ठानमुक्तं तत्संविद्येव पर्यवस्थेत्—  
इत्याह

अतः संविदि सर्वोऽय-  
मध्वा विश्रम्य तिष्ठति ॥ २८ ॥

नन्वमूर्तयां निष्क्रियायां च संविदि मूर्तः  
 क्रमिकश्चाध्वा कथमास्ते ? इत्याशङ्क्याह  
 अमूर्तयाः सर्वगत्वा-  
 निष्क्रियायाश्च संविदः ।  
 मूर्तिक्रियाभासनं य-  
 त्स एवाध्वा महेशितुः ॥२९॥

एवमेवंविधायाः संविदो यन्नाम मूर्तिक्रिया-  
 त्मनावभासनं स एव भुवनादिरूपो मन्त्रादि-  
 रूपो वाध्वा न त्वंतिरिक्तः कश्चिदाधेयो येनैव-  
 माशङ्का स्यात् ॥ २९ ॥

नन्वत्राध्वशब्दस्य प्रवृत्तौ किं निमित्तम् ?  
 इत्याशङ्क्याह  
 अध्वा क्रमेण यातव्ये  
 पदे संप्राप्तिकारणम् ।

१ क० पु० तदतिरिक्त इति पाठः ।

दैतिनां भोग्यभावात्  
प्रबुद्धानां यतोऽयते ॥ ३० ॥

‘यातव्ये पदे’ इति शिवतत्त्वात्मनि ।  
भेददशायां हि तत्तत्त्वोल्लङ्घनकमेण षट्टिंशं  
शिवतत्त्वं प्राप्यत्वेनोक्तम् । भोग्यभावादित्यद-  
नीयत्वात्; अधिगतसंवित्तत्वा हि सर्वं स्वात्म-  
सार्कुवन्तीति भावः । तेनाध्वैवाध्वा, अद्यत  
इत्याध्वा चेति ॥ ३० ॥

ननु सर्वशब्दानां समयमात्रादेवार्थप्रति-  
पादनं सिद्धेत्,—इति किमत्रानु[न्वर्थ]स्मरणेन  
नाहि सर्वत्रैवैतत्संभवेत्? इत्याशङ्क्याह

इह सर्वत्र शब्दाना-  
मन्वर्थं चर्चयेयतः ।

यद्यप्यर्थाभिधाने शब्दानां त्रयी गतिर्यौ-  
गिकी रूढा योगरूढा च । तत्रापि यौगिक्या  
एव प्राधान्यं सनिमित्तं तत्र तस्याः प्रवृत्तेः,

१ क० यु० सनिमित्तत्वमिति पाठः ।

अत एवान्यद्वयमत्रैव यथाकथंचिदन्तर्भावनीयं  
येन सर्वत्रैवान्वर्थचर्चा पारं यायात् ॥

तदाह

उक्तं श्रीमन्निशाचारे  
संज्ञात्र त्रिविधा मता ॥ ३१ ॥  
नैमित्तिकी प्रसिद्धा चं  
तथान्या पारिभाषिकी ॥  
पूर्वत्वे वा प्रधानं स्या-  
त्तत्रान्तर्भावयेत्ततः ॥ ३२ ॥  
अतोऽध्वशब्दस्योक्तेयं  
निरुक्तिनोऽदितापि चेत् ।  
क्वचित्स्वबुद्ध्या साप्यूह्या  
कियल्लेख्यं हि पुस्तके ॥ ३३ ॥  
प्रसिद्धेति, सनिमित्तत्वेऽपि क्वचिदेव रूढेः ।  
यदुक्तं तत्र

१ ख० पु० चेत्तथेति पाठः । २ ख० पु० पुस्तकमिति पाठः ।

‘ संज्ञा हि त्रिविधा ज्ञेया शिवशास्त्रेषु सर्वदा ।  
पारिभाषिकनैमित्ती सिद्धा चासौ प्रसिद्धिभाक् ॥  
इह नैमित्तिकी संज्ञा निमित्तातु समागता । ’

इति । एवमिह सर्वसंज्ञानां निमित्तताप्यवश्यं  
वाच्येत्यत्रैवमुक्तमित्याह ‘ अत ’ इति । ननु  
यद्येवं तत्सर्वत्रैव कस्मादेवं नोक्तमित्याशङ्क्याह  
नोदितेत्यादि । कियदिति, नद्यत्र शब्द-  
व्युत्पादनं प्रस्तुतमिति भावः ॥ ३३ ॥

ननु परस्याः संविदो मूर्तिक्रियाभासनम-  
ध्वेत्युक्तं तत्र क्रियावभासने कतरोऽध्वा मूर्त्यव-  
भासने च कतरं ? इत्याशङ्क्याह

तत्र क्रियाभासनं य-  
त्सोऽध्वा कालाहृ उच्यते ।

वर्णमन्त्रपदाभिरूप-  
मत्रास्तेऽव्यत्रयं स्फुटम् ॥ ३४ ॥

यस्तु मूर्त्यवभासांशः  
स देशाध्वा निगद्यते ।

कलातत्त्वपुराभिरूप्य-  
मन्तर्भूतमिह त्रयम् ॥ ३५ ॥

ननु यदि नाम मूर्तिक्रिययोर्वैचित्र्यावभा-  
सादेशकालभेदेनाध्वनो द्वैविध्यमुच्यते तदास्तां,  
तत्रापि प्रत्येकं त्रैविध्ये किं निमित्तम् ? इत्या-  
शङ्काध्याह

त्रिकद्वयेऽत्र प्रत्येकं

स्थूलं सूक्ष्मं परं वपुः ।

यतोऽस्ति तेन सर्वोऽय-

मध्वा षड्गुण उच्यते ॥ ३६ ॥

तेनेति, स्थूलसूक्ष्मपरत्वेन पदवर्णमन्त्रात्म-  
तया भुवनतत्त्वकलात्मतया च प्रत्येकं त्रैवि-  
ध्येन हेतुनेत्यर्थः । यदुक्तम्

‘पदानि मन्त्रारब्धानि मन्त्रा वर्णेकविग्रहाः ।

वर्णाः स्वनिष्ठा इत्येषां स्थूलसूक्ष्मपरात्मता ॥ ३६ ॥

इति । तथा

‘ भुवनव्यापिता तत्त्वेष्वनन्तादिशिवान्तके । ’

(स्व० ४१९६)

इति । तथा

कलान्तर्भाविनस्ते वै निवृत्त्याद्यास्तु ताः कलाः ॥

(स्व० ४१९७)

इति ॥ ३६ ॥

तत्र प्रस्तुतं कालाध्वानं तावदवतारयति

षट्क्ष्वादध्वनः प्राच्यं

यदेतत्रितयं पुनः ।

एष एव स कालाध्वा

प्राणे स्पष्टं प्रतिष्ठितः ॥ ३७ ॥

प्राच्यमिति पूर्वोद्दिष्टं पदमन्त्रवर्णाख्यम् ।

‘ प्राण ’ इत्युपलक्षणं, तेनापानादावप्येवमेव ॥

॥ ३७ ॥

नन्वेवं क्रमाक्रमात्मा कालं उक्तः स एव किं  
तत्त्वानामन्तः परिगणितो न वा ? इत्याशङ्क्याह

तत्त्वमध्यस्थितात्काला-  
दन्योऽयं काल उच्यते ।

अन्यस्तद्वैलक्षण्यात् ॥  
तदेवाह

एष कालो हि देवस्य  
विश्वाभासनकारिणी ॥ ३८ ॥  
क्रियाशक्तिः समस्तानां  
तत्त्वानां च परं वपुः ।

‘परं वपुः’ इत्युत्पत्तिस्थानम्, अत एव  
‘विश्वावभासनकारिणी’ इत्युक्तम् ॥ ३८ ॥

ननु परस्याः संविंदो विश्वावभासकारित्वं  
नाम बहिरुन्मेष उच्यते तदेवमस्येश्वररूप-  
त्वमुक्तं स्यादित्याह

एतदीश्वरतत्त्वं त-  
च्छिवस्य वपुरुच्यते ॥ ३९ ॥

१ क० यु० विश्वाभासकारिणीति पाठः । २ क० यु०भासनकारित्वं  
बहिरिति पाठः ।

उद्दिक्ताभोगकार्यात्म-  
विश्वैकात्म्यमिदं यतः ।

‘तत्’ तस्माद्विरुन्मेषलक्षणाद्विश्वावभास-  
कारित्वाद्वेतोरेतदीश्वरतत्त्वमुच्यते, कालात्मनः  
क्रियाशक्तेरैतद्विश्वकलनात्मकत्वं वहिर्मुखं  
रूपमित्यर्थः । ननु मायादीनामप्येवं रूपं संभा-  
व्यते, इत्येतदेव कथमुक्तमित्याशङ्क्याह ‘शिवस्य  
वपुः’ इति । वहिरौन्मुख्येऽपि स्वात्मन्येव  
विश्रान्तं, यत इदं वहिर्मुखत्वस्य धाराधिरूढ-  
त्वादुद्दिक्ताभोगम्, अत एव कार्यात्म  
यद्विश्वं तस्य ‘इदमहम्’ इति प्रतीतेः ‘एकात्म्यं’  
स्वात्मसात्कार इत्यर्थः । अत एव भेदाभेद-  
दशेयमिति सर्वेरुद्धोष्यते ॥ ३९ ॥

नन्वेवमनेनैव विश्वकलनात्कालतत्त्वस्य पृथ-  
क्षपरिगणनं न प्राप्तमिति,

‘एवं कालः प्रसर्तव्यस्तच्च तत्त्वमनिन्दितम् ।’

इत्यादिश्रुतिविरोध आपतेदिति किमेतत्<sup>१</sup>  
इत्याशङ्क्याह

एतदीश्वररूपत्वं  
परमात्मनि यत्किल ॥४०॥

तत्प्रमातरि मायीये  
कालतत्त्वं निगद्यते ।

ननु मायाप्रमातरि किमेवं कालतत्त्वमेवोत्त  
तत्त्वान्तराण्यपि,—इत्याशङ्क्याह

शिवादिशुद्धविद्यान्तं  
यच्छ्वस्य स्वकं वपुः ॥४१॥

तदेव पुंसो मायादि-  
रागान्तं कञ्चुकीभवेत् ।

शिवादीत्यनेन शिवशब्देनानाश्रितभट्टारक  
उक्तः । स्वकं वपुरित्यानन्दादिशक्तिरूपत्वात् ।

<sup>१</sup> क० यु० श्रुतेति पाठः ।

‘पुंस’ इति शिवस्यैव स्वस्वातद्याद्गृहीतपशुभावस्येत्यर्थः ॥ ४१ ॥

एतदेव विभजते

अनाश्रितं यतो माया  
कलाविद्ये सदाशिवः ॥ ४२ ॥  
ईश्वरः कालनियती  
सद्विद्या राग उच्यते ।

यदुक्तं

‘शक्त्यादिस्तत्त्ववर्गस्तु कञ्चुकत्वेन वै पशोः ।  
शक्तिर्माया कला विद्या कालो नियतिरेव च ॥  
सदाशिवेश्वरौ विद्या रागस्तु वरवर्णिनि ।’

इति ॥ ४२ ॥

न केवलमेषामेवंरूपत्वमेव यावत्प्रमातृत्वमपि,—इत्याह

अनाश्रितः शून्यमाता  
बुद्धिमाता सदाशिवः ॥ ४३ ॥

ईश्वरः प्राणमाता च

विद्या देहप्रमातृता ।

नन्वेषां शून्यादिप्रमातृत्वे किं निमित्तम् ?

इत्याशङ्क्याह

अनाश्रयो हि शून्यत्वं

ज्ञानमेव हि बुद्धिता ॥४४॥

विश्वात्मता च प्राणत्वं

देहे वेदैकतानता ।

शून्यमिति, विश्वोच्छेदात् । ज्ञानमिति, सदा-  
शिवस्य ज्ञानशक्तिप्राधान्यात् । 'विश्वात्मता' इति  
बहिरुन्मेषरूपत्वात् । वेदैकतानतेति, तत्रैवाभि-  
ष्वङ्गात् ॥ ४४ ॥

एवं प्राणे विश्वात्मत्वमस्ति,—इति तदेवात्र  
संप्रत्यभिधीयते,—इत्याह

१ क० पु० त्वमकत्वं प्राणत्वं देहवेदेति पाठः । २ क० पु०  
विश्वात्मकत्वमिति पाठः ।

तेन प्राणपथे विश्वा-  
कलनेयं विराजते ॥४५॥

येन रूपेण तद्वच्मः  
सद्विस्तदवधीयताम् ।

येन रूपेणेति, कालात्मना ॥ ४५ ॥

ननु प्राणस्य सर्वशरीरव्यापकत्वेनावश्यमव-  
स्थानमस्ति, अन्यथा हि कानिचिदङ्गानि  
स्तम्भादिवस्तवधान्येव भवेयुः, तदस्य श्रीस्व-  
च्छन्दशास्त्रादौ हृदयादारभ्यैव चारः कस्मा-  
दुक्त ? इत्याशङ्क्याह

द्वादशान्तावधावस्मि-  
न्देहे यद्यपि सर्वतः ॥ ४६ ॥

ओतप्रोतात्मकः प्राण-  
स्तथापीत्यं न सुस्फुटः ।

इत्थमिति, ओतप्रोतत्वेन । न सुस्फुट इति,  
सर्वत्रैव देहे; कचिद्धि शरीरे सुस्फुटत्वेन प्राणोऽ-  
वभासते कचिच्चास्फुटत्वेनेति ॥ ४६ ॥

अत एवाह

यत्रो जीवनमात्रात्मा  
तत्परश्च द्विधा मतः ॥४७॥  
संवेदश्चाप्यसंवेदो  
द्विधेत्थं भिद्यते पुनः ।  
स्फुटास्फुटत्वाद्वैविध्यं  
प्रत्येकं परिभावयेत् ॥४८॥

‘यत्र’ इति प्राणीयः स्पन्दः । जीवनमात्रा-  
त्मेति, स्वारसिको येनावयवानां स्तब्धतैव न  
स्यात् । तत्पर इच्छापूर्वकः । प्रत्येकमिति,  
चतुर्णा द्वैविध्येऽष्टधा प्राणीयो यत्र इति  
सिद्धम् ॥ ४८ ॥

तत्र स्वारसिकः प्राणीयो यतः कन्दात्प्र-  
भृत्येव संवेद्यते किंत्वस्फुटत्वेन,—इत्याह

संवेद्यजीवनाभिरूप्य-

प्रयत्नस्पन्दसुन्दरः ।

प्राणः कन्दात्प्रभृत्येव

तथाप्यत्र न सुस्फुटः ॥४९॥

यदभिप्रायेणैव श्रीस्वच्छन्दशास्त्रे ततः  
प्रभृति प्राणादेवस्थानमुक्तम्,— इत्याह

कन्दाधारात्प्रभृत्येव

व्यवस्थां तेन कथ्यते ।

स्वच्छन्दशास्त्रे नाडीनां

वायवाधारतया स्फुटम् ॥५०॥

तेनेति, प्राणस्य संवेद्यत्वेन हेतुनेत्यर्थः ।

यदुकं तत्र

१ क० पु० स्वच्छन्दादिशास्त्रे इति पाठः । २ ख० पु० व्यवस्था-  
नेन इति पाठः ।

‘नाभ्यधो मेहूकन्दे च स्थिता वै नाभिमध्यतः ।

तस्माद्विनिर्गता नाड्यस्तिर्यगृव्वमधः प्रिये ॥’

(स्व० ७।८)

इति ॥ ५० ॥

ननु यद्येवं तत्तत्रैव

‘हृचके तु समाख्याताः साधकानां हितावहाः ।

प्राणो वै चरते तामु अहोरात्रविभागतः ॥

तथा ते कथयिष्यामि प्रविभज्य यथा स्फुटम् ।’

(स्व० ७।२१)

इत्यादिना हृदयात्प्रभृति वितत्य पुनः प्राण-

चारः कस्मादुक्त ? इत्याशङ्क्याह

तत्रापि तु प्रयत्नोऽसौ

न संवेद्यतया स्थितः ।

‘तत्र’कन्दाधारे ह्यसावपीच्छापूर्वकः प्रयत्नो

न स्फुटं संवेद्यते,—इति न तत्र वितत्य प्राण-

चार उक्तः । न हि स्वारसिकेन प्राणचारेणोक्तेन

किंचित्कलं, स्वेच्छया हि चारितः प्राणस्तत्तत्सि-

द्विनिमित्तं योगिनां स्यात् यदर्थमेवमुपदेशः ।  
तच्च हृदयात्प्रभृत्येव भवेत्,—इति तत्रैवासौ  
तथा निर्दिष्टः ॥

एतच्चास्माभिरप्येवमेवोच्यत,—इत्याह

वेदयत्तात् हृदया-  
त्याणचारो विभज्यते ॥५१॥

वेदयत्तादिति, अर्थादिच्छापूर्वकस्य । ‘विभ-  
ज्यत’ इति तु व्याद्यात्मना विभागेनोच्यत  
इत्यर्थः ॥ ५१ ॥

ननु व्यापकत्वात्सर्वत्राविशेषेऽपि प्राणनस्य  
कचित्स्फुटं तदीयो यतः संवेद्यते, कचिच्चान्यथे-  
त्यत्र किं निमित्तम् ? इत्याशङ्कायाह

प्रभोः शिवस्य या शक्ति-  
र्वामा ज्येष्ठा च रौद्रिका ।

सतदन्यतमावात्म-  
प्राणौ यत्विधायिनौ ॥५२॥

इह खलु परमेश्वरसंबन्धिन्या तासां वामादीनां मध्यादन्यतमया शक्तया सहभूतावात्मप्राणौ यत्त्विधायिनौ, प्रभुशक्तिरात्मा प्राणश्चेति त्रयः संमिलिताः प्राणस्पन्दं विदधतीत्यर्थः । यदुक्तं

‘तत्रात्मा प्रभुशक्तिश्च वायुर्वै नाडिभिश्चरन् ।’

(स्व० ७।७

इति ॥ ५२ ॥

एवमेषां समानेऽपि यत्त्विधायित्वे क्वचित्कस्यचिन्मुख्यत्वम्,—इत्याह

प्रभुशक्तिः क्वचिन्मुख्या  
यथाद्वामरुदीरणे ।

आत्मशक्तिः क्वचित्कन्द-  
संकोचस्पन्दने यथा ॥५३॥

प्राणशक्तिः क्वचित्प्राण-  
चारे हार्दे यथा स्फुटम् ।

त्रयं हृयं वा मुख्यं स्या-  
योगिनामवधानिनाम् ॥५४॥

‘अङ्गमरुदीरणे’ चक्षुःस्फुरणादौ । अत्र हि भाविशकुनाशकुनप्रकाशनाव्यर्थं प्रभुशक्तेरेव प्राधान्येन प्राणस्पन्दने कर्तृत्वम् । ‘कन्दस्य’ आनन्देन्द्रियस्य संकोचे विकासात्मनि स्पन्दने चात्मन एव प्राधान्यं, तत्र हि तदिच्छैव निबन्धनम् । हृदि च प्राधान्येन प्राणस्यैव स्वरसवाहित्वात्स्पन्दने कर्तृत्वम्, इतरहृयं पुनः सर्वत्रैव गुणभावेन स्थितमन्यथैवंभावाभावात् । एवमेषां स्वारसिकत्वेन गौणमुख्यभावमुक्ता प्रायत्तिकत्वेनाप्यभिधत्ते ‘त्रयम्’ इत्यादिना । योगिनो हि तत्तत्क्लेप्सवो यत्रैवावधानातिशयात्राणं योजयन्ति, तत्रैवात्मानं प्रभुशक्तिं तदन्यतमं वेति ॥ ५४ ॥

१ क० यु० विकासने चात्मन इति पाठः । २ क० यु० फलममीप्सव इति पाठः ।

न केवलमेषां गौणमुख्यभावो भवेयावद-  
न्यथापि,—इत्याह

अवधानादृष्टांशा-  
द्वलवत्त्वादथेरणात् ।

विपर्ययोऽपि प्राणात्म-  
शक्तीनां मुख्यतां प्रति॥५५॥

अवधानाद्यथा योग्यपि स्वावधानेनैव चक्षुः  
स्फारयेत्,—इत्यत्रात्मनः प्राधान्यम् । अहृष्टांशा-  
द्यथा गवामपि जन्मान्तरीयसंस्कारवशात् स्वार-  
सिक्ष्यैव प्राणशक्त्या नियतमङ्गं स्फुरेत् येनात्र  
तस्या एव प्राधान्यम् । बलवत्त्वाद्यथा मल्ला-  
दीनां श्रमाद्यभ्यासादायत्तीकृतया प्राणशक्त्यैव  
तत्तत्त्वुत्यादिसिद्धिः । ईरणाद्यथा वाताभिभू-  
तानां प्राणस्य बलवत्त्वेऽपि प्रभुशक्त्यैव तत्तद-  
ङ्गपरिस्पन्दो भवेत्,—इति तस्या एव मुख्यत्वम् ।  
एवमेषां यत्रैवोद्दिक्तत्वेनावस्थानं तत्रैव प्राणी-

१ ख० पु० विपर्ययेऽपि प्राणात्मा इति पाठः

यस्यापि यत्तस्य स्फुटतया संवेद्यत्वमन्यथा  
पुनरतथात्वमिति सिद्धम् ॥ ५५ ॥

ननु प्रभुशक्तिर्विद्यात्मप्राणाभ्यां सह प्राणीयं  
यत्तं विद्धाति तदस्तु नस्यास्तु त्रैविध्यं किम-  
र्थमुक्तम् ? इत्याशङ्क्याह

वामा संसारिणामीशा

प्रभुशक्तिर्विद्यायिनी ।

ज्येष्ठा तु सुप्रबुद्धानां

बुंभुत्सूनां च रौद्रिका ॥ ५६ ॥

‘विद्यायिनी’ इत्यर्थात्प्राणीयं यत्तं विद-  
धातीति ॥ ५६ ॥

अत्र किं निमित्तम् ? इत्याशङ्क्याह

वामा संसारवमना

ज्येष्ठा शिवमयी यतः ।

१ ख० तु० दुसुक्षणां चेति पाठः ।

## द्रावयित्री रुजां रौद्री रोद्धी चाखिलकर्मणाम् ॥५७॥

वामाद्या हि प्राभव्यः शक्तयः स्वष्टिसंहार-  
स्थित्यात्मिकाः—इति तथैषां प्राणीयं यत्कं विद-  
धति यथा संसारिणामधोधःपातो भवेत्, सुप्र-  
बुद्धानां शिवीभावापत्तिर्बुभुत्सूनां च शिवीभा-  
वौन्मुख्येन संसार एवावस्थानमिति । तदुक्तम्

‘अणुं स्वरूपदृश्वानं वामाधो विनिपातयेत् ।

रौद्री सांसारिकानन्दं कदाचिद्दितरेदपि ॥

ज्येष्ठा स्वातङ्गलेशं तु तनुते ज्ञानकर्मणोः ।’

इति ॥ ५७ ॥

नन्वेतत्स्वरसत एव सिद्धेदिति किमनेनैव-  
मुपदिष्टेन ? इत्याशङ्क्याह

सृष्ट्यादितत्त्वमज्ञात्वा

न मुक्तो नापि मोचयेत् ।

नन्वत्र किं प्रमाणम् ? इत्याशङ्क्याह

उक्तं च श्रीयोगचारे  
मोक्षः सर्वप्रकाशनात् ॥५८॥

सर्वप्रकाशनादिति, सर्वस्य सृष्ट्यादेर्यथा-  
तत्त्वं परिज्ञानादित्यर्थः । नहि तदातिरिक्तम-  
न्यत्किंचित्संभवेदिति भावः ॥ ५८ ॥

अत एवाह

उत्पत्तिस्थितिसंहारान्  
ये न जानन्ति योगिनः ।

न मुक्तास्ते तदज्ञान-  
बन्धेनैकाधिवासिताः ॥५९॥

‘तदज्ञानं’ सृष्ट्यादितत्वासंवित्तिः ॥ ५९ ॥  
ततश्च प्रकृते किम् ? इत्याशङ्क्याह

सृष्ट्यादयश्च ते सर्वे  
कालाधीना नैं संशयः ।

स चं प्राणात्मकस्तस्मा-  
दुच्चारः कथ्यते स्फुटः ॥ ६० ॥

१ ख० पु० सर्वप्राणेति कल्पते स्फुट इति च पाठः । २ ग० पु०  
बन्धेनैवेति पाठः । ३ ग० पु० न्यवस्थिता इति पाठः ।

कालाधीना इति, सृष्टिः स्थितिः संहारश्चेति  
क्रमात्मकत्वात् । 'उच्चार' इति प्राणचारः, तत्क-  
थनेन हि सृष्ट्यादीनां यथातत्त्वं परिज्ञानं भवे-  
दिति भावः ॥ ६० ॥

तदाह

हृदयात्प्राणचारश्च

नासिक्यद्वादशान्ततः ।

षट्टिंशद्द्वृण्डलो जन्तोः

सर्वस्य स्वाद्वृलक्रमात् ॥ ६१ ॥

नसते कुटिलं गच्छतीति नासिका शक्तिः,  
तस्या इदं (अयं) 'नासिक्यः' शक्तो द्वाद-  
शान्तः । तदुक्तम्

‘षट्टिंशद्द्वृण्डश्चारो हृत्पद्माद्याव शक्तिः ।’ (स्व० ४।२ ३।९  
इति ॥ ६१ ॥

ननु यद्येवं तदतिक्षुद्रे मशकादिसंबन्धिन्य-  
तिमहति वा हस्त्यादिसत्के देहे कथमेतत्संग-  
च्छते ? इत्याशङ्क्याह

क्षोदिष्टे वा महिष्टे वा  
देहे तादृश एव हि ।

‘तादृशः’ षट्टिंशद्वृल एव किंतु स्वाद्वृ-  
लापेक्षया ॥

न च सर्वस्य जन्तोः प्राणचार एव समो  
यावद्वीर्यादयोऽपि,—इत्याह

वीर्यमोजो बलं स्पन्दः

प्राणचारः संमं ततः ॥ ६२ ॥

अयमत्राशयः—संविद एव ह्यं स्फारो  
यत्क्षोदिष्टो महिष्टो वा जन्तुवर्गः समुज्जृम्भते,  
न च तस्याः कचित्कश्चिद्विशेषः । यदुक्तम्

‘यैव चिद्गनाभोगभूषणे भाति भास्वति ।

धराविवरकोशस्ये सैव चित्कीटकोदरे ॥’ ( वासिष्ठे )

इति । तदाहिताश्र वीर्यादयः—इति तेषामपि  
विशेषे न किंचिन्निमित्तमुत्पश्यामः । यत्पुनरेषां

१ क० यु० यावत्तद्वीर्यति पाठः । २ ग० यु० यतः समा इति पाठः ।

तारतम्यमभिलक्ष्यते तत्र कर्मवैचित्र्यमपरा-  
ध्यति, यत्पुंसामप्यन्योन्यापेक्षया वीर्याद्यतिशा-  
ययतीति ॥ ६२ ॥

एवं सपीठिकावन्धं प्राणस्य चारमानमभि-  
धाय तदानन्तर्येणानुजोदेशोदिष्टमहोरात्राद्यपि  
विभक्तमुपक्रमते

षट्टिंशद्द्वाल्ले चारे  
यद्रमागमयुग्मकम् ।

नालिकातिथिमासाब्द-  
तत्सङ्घोऽत्र स्फुटं स्थितः ६३ ॥

‘गमागमौ’ प्राणापानरूपावारोहावरोहौ ।  
तच्छब्देन नालिकादीनां सर्वेषामेव परामर्शः  
॥ ६३ ॥

एतदेव क्रमेण विभजते

तुटिः सपादाद्वाल्लयु-  
क्प्राणस्ताः षोडशोच्छ्वसन् ।

निःश्वसंश्वात्र चषकः  
 सपञ्चांशेऽङ्गुलेऽङ्गुले ॥६४॥  
 श्वासप्रश्वासयोर्नाली  
 प्रोक्ताहोरात्र उच्यते ।  
 नवाङ्गुलाम्बुधितुटौ  
 प्रहरास्तेऽब्धयो दिनम् ॥६५॥  
 निर्गमेऽन्तर्निशेनेन्दू  
 तयोः संध्ये तुर्टेर्दले ।

सचतुर्भागमङ्गुलयुग्मं तुटिरुच्यते, — इति  
 तत्थोडशधा गुणितं षट्टिंशदङ्गुलानि भवन्ती-  
 त्युक्तं ‘प्राणस्ताः पोडशोच्छुसन्’ इति । अपा-  
 नवाहेऽप्येवमित्युक्तम् ‘निश्वसंश्वेति’ तेनो-  
 भयत्र द्वात्रिंशत्तुटयः । यदुक्तम्  
 ‘प्राणापानाश्रिते वाहे द्वात्रिंशत्तुटयः स्थिताः ।’  
 इति । तथात्र षट्टिंशदङ्गुलात्मनि प्राणचारे सप-  
 ञ्चभागमङ्गुलं प्रति चषकः, — इति त्रिंशत्त्वा

विभक्ते प्राणवाहे त्रिंशच्चषका भवन्ति, एवम-  
पानवाहेऽपि,—इति प्राणापानोभयमीलनेन चष-  
कषष्ट्यात्मनो घटिकाया उदयः, — इत्युक्तं  
‘श्वासप्रश्वासयोर्नाडी प्रोक्ता’ इति । ‘निर्गमे’  
प्राणस्य बहिरुल्लासे, ‘नवाङ्गुलाम्बुधितुटौ’ नवा-  
ङ्गुलिस्थानासु चतस्रषु तुटिषु प्रहरो, नवस्वङ्गु-  
लीष्वसावुदेतीत्यर्थः । यदुक्तम्

‘.....प्रहरः स्यान्वाङ्गुलः ।’

इति । ‘ते’ इति नवाङ्गुलिमानाः प्रहराः ‘अब्धयः’  
चत्वारः, अन्तरित्यर्थादपानस्योदये । एवं नि-  
शापि चत्वारः प्रहराः । तदुक्तम्

‘अहोरात्रस्त्वयोऽष्टुभिः .....।’ (स्व० ७।२८)

इति । तावेव च प्राणापानौ ‘इनेन्दू’ सूर्याच-  
न्द्रमसौ भवत इत्यर्थः । यदुक्तम्

‘वासरे तु चरेत्सूर्यो धारायां संचरञ्जशी ।

चन्द्रसूर्योदयो व्रेष.....॥’ (स्व० ७।४०)

इति । तयोः प्राणापानरूपयो रात्रिदिनयोरर्था-  
द्वादशान्ते हृदि च तुर्टेर्दले संध्ये । सायंप्रातः-

संध्ययोः प्रत्येकं प्राणीयस्यापानीयस्य चान्त्य-  
स्यान्त्यस्य च तुव्यर्धस्य समेलनया सकलैव  
तुटिरुदयस्थानमित्यर्थः । अत एव संध्ययोस्तु-  
टिद्यमहोरात्रस्य च त्रिंशत्तुटयः । यदाहुः  
‘संध्याकालं विना त्रिंशत्तुटिकोऽहोरात्रः ।’

इति । यत्तु

‘चतुर्थान्ते च देवेशि प्राणसूर्यः सदास्तगः ।  
ततोऽस्तमयसंध्यात्र तुव्यर्धं तु भवेत्यिये ॥’ (स्व० ७।३६)

इति । तथा

‘हृतपैदं तु यदा प्राप्तः प्रभातसमयस्तदा ।  
तुव्यर्धं तु वरारोहे पूर्वसंध्या भवेत्ततः ॥’ (स्व० ७।३९)

इत्याद्युक्तं तत्केवलमेव प्राणवाहमधिकृत्यापान-  
वाहं चेत्यधिगन्तव्यम् । एवं

‘शक्तेर्मध्योर्ध्वभागे तु तुव्यर्धं यत्पकीर्तिम् ।  
पक्षसन्धिस्त्वसौ ज्ञेयः.....॥’ (स्व० ७।६८)

इत्यादौ पक्षसन्धिग्रन्थेऽप्ययमेवाशयो योज्यः ।  
अन्यथा ह्येका तुटिरकृतविनियोगा स्यात् ॥६५॥

१ क० यु० संध्या तु इति पाठः । २ क० यु० हृथन्तमिति  
पाठः ।

न केवलमत्र सूर्याचन्द्रमसोरेवोदयो याव-  
द्धहान्तराणामपि,—इत्याह

केतुः सूर्ये विधौ राहु-  
भौमादेवारभागिनः ॥ ६६ ॥

प्रहरद्वयमन्येषां  
ग्रहाणामुदयोऽन्तरा ।

केतुः सूर्येऽन्तर्भवति, एवं विधौ राहुः । तेन  
य एव सूर्याचन्द्रमसोरुदयः स एवानयोरित्यर्थः ।  
यदुक्तम्

‘राहुश्चरति सोमेन केतुश्चरति भास्वता ।’ (स० ७।४२)  
इति । वारभागिनः पुनभौमादेव्रहस्य प्रहरद्वय-  
मुदयस्तस्य प्रत्यहोरात्रमाद्यन्तार्धप्रहरचतुष्टयो-  
पभोगात्, अन्येषां षष्ठपञ्चमानां ग्रहाणाम-  
न्तरा प्रहरं प्रहरं प्रत्येकमुदयः प्रत्यहोरात्रमर्ध-  
प्रहरद्वयोपभोगात् । तदुक्तम्

‘ पूर्वोऽष्टभागो दिवसाधिपस्य  
 तथैव चान्ते दिवसस्य विद्यात् ।  
 शेषाः ग्रहाः पदपरिवर्तनेन  
 शुद्धन्ति होरां निशि पञ्चमेन ॥’

इति ॥ ६६ ॥

अत्रैव प्रथमार्धप्रहरादारभ्य क्रमेण फलं  
 निर्दिशति

सिद्धिर्द्वीयसी मोक्षोऽ-  
 भिचारः पारलौकिकी ॥६७॥

ऐहिकी दूरनैकत्या-  
 तिशया प्रहराष्टके ।

सिद्धिर्द्वीयसीत्यादिना सप्त भेदाः ॥६७॥  
 ननु संध्यायाश्वतुधोदयोऽपि कथं द्विधैवोक्तः ।

इत्याशङ्क्याह  
 मध्याह्नमध्यनिशयो-  
 रभिजिन्मोक्षभोगदा ॥६८॥

अभिजयति सर्वान्विष्मानित्यभिजिन्नक्षत्रविशेषः । यदुक्तम्

‘मध्याह्ने चार्धरात्रे च उदयोऽभिजिंतो भवेत् ।

अभीप्सितं फलं तत्र साधकानां भवेदिह ॥’

( स्व० ७।४७ )

इति । स च तालुनि, इत्याधिगन्तव्यम् । यदुक्तम्

‘.....मध्याह्नस्तालुमध्यतः ।’ ( स्व० ७।३३ )

इति ॥ ६८ ॥

न केवलमत्राभिजितं एवोदयो यावदश्चिन्यादीनामपि,—इत्याह

नक्षत्राणां तदन्येषा-

मुदयो मध्यतः क्रमात् ।

‘तदन्येषाम्’ इति राशितारादीनाम् । यदुक्तम्

‘ऋक्षाणि राशयश्चैव तारास्त्वंशास्त्वयैव च ।

प्राणे वै उदयन्त्येते अहोरात्रेण सुव्रते ॥’ (स्व० ७।३१ )

---

१ क० पु० चाभिजित उदयो भवेदिति पाठः ।

इति । अत्र च नक्षत्राणां सत्रिभागमङ्गुलमुदयस्थानम्, एवमन्येषामपि संख्यानुसारमुदयस्थानं परिकल्पनीयम् ॥

प्रहराष्टके च न नक्षत्राणामेवोदयोऽपि त्वन्येषामपि,—इत्याह

नागा लोकेशमूर्तीशा  
गणेशा जलतत्त्वतः ॥६९॥

प्रधानान्तं नायकाश्च  
विद्यातत्त्वाधिनायकाः ।

सकलाद्याश्च केण्ठ्योष्ट्य-  
पर्यन्ता भैरवास्तथा ॥७०॥

शक्तयः पारमेश्वर्यो  
वामेशा वीरनायकाः ।

अष्टावष्टौ ये य इत्थं  
व्याप्यव्यापकताजुषः ॥७१॥

१ ग० पु० श्वरा मूर्त्य इति पाठः । २ क० पु० कण्ठोष्टेति पाठः ।

स्थूलसूक्ष्माः क्रमात्तेषा-  
मुदयः प्रहराष्टके ।

‘नागा’ इत्यनन्ताद्याः । यदुक्तम्

‘इनस्त्वनन्त इत्युक्तः सोमो वासुकिरुच्यते ।  
तक्षकः कुज इत्युक्तः कार्कोटः सोमजो भवेत् ॥  
सरोजो गुरुराख्यातो महाज्ञः शुक्र उच्यते ।  
शङ्खो मन्दगतिर्ज्ञेयः सप्त नागाः ग्रहाः क्रमात् ॥  
अष्टमः कुलिको नाम राहुः कूरग्रहो भवेत् ।’

इति । एषां च ग्रहवदेव षट्परिवृत्त्यादिक्रमे-  
णोदयः किंतु कुलिकस्य शङ्खवन्मन्दगतिनैव  
सहोदयः । यदुक्तम्

‘शनैश्चरस्य यः कालस्तं भुङ्गेः कुलिकः प्रिये ।  
सोऽपि दुष्टः समाख्यातः सर्वकर्मस्वसिद्धिदः ॥’

इति । लोकेश्वरादीनां पुनराद्यार्धप्रहरक्रमेणै-  
वोदयोऽन्यथा सत्तानां ग्रहाणामष्टकैः सह संग-  
त्ययोगात् । एते च सर्व एवाष्टका भुवनाध्वनि  
वक्ष्यन्ते, — इति तत एवावधार्याः,— इति किं  
तद्वावर्णनग्रन्थविस्तरेण । व्याप्यव्यापकत्वे

स्थूलसूक्ष्मत्वं हेतुः, स्थूलं हि सूक्ष्मेण व्याप्यत  
इति भावः । यथा ग्रहाणां नागा व्यापकास्ते-  
षामपि लोकेश्वराः,—इत्याद्युत्तरोत्तरम् अत एव  
क्रमादित्युक्तम् । तदुक्तम्

‘ये ग्रहास्ते च वै नागा लोकपालाष्टकं च ते ।  
मूर्त्यश्वैव ते चाष्टावष्टौ ते च गंणेश्वराः ॥’

( स्व० ७४३ )

इत्यादि । एवमनेन

‘तेन प्राणपथे विश्वाकलनेयं विराजते ॥’

( तं० ६१४९ )

इत्यादि यदुक्तं तत्स्मारितमित्यवसेयम् ॥ ७१ ॥

ननु यत्र प्रहराष्टके फलभेद उक्तस्तत्र  
दिननिशयोः कथं न ? इत्याशङ्क्याह

दिने क्रूराणि सौम्यानि

रात्रौ कर्माण्यसंशयम् ॥ ७२ ॥

ननु

‘वासनाभेदतः प्राप्तिः सांव्यमन्नप्रचोदिता ।’

१ ख० ० पु० महेश्वरा इति पाठः ।

इत्यादिदशानुसन्धानभेदेन फलमपि भिव्यते,—  
 इति कथमेवं नियम एव भवेत् ? इत्याशङ्क्याह  
 कूरता सौम्यतां वाभि-  
 सन्धेरपि निरूपिता ।

तेन कदाचिद्वित्ययोऽपि भवेदिति भावः ॥  
 ननु संध्याद्वयस्य फलं निर्दिष्टं सायंप्रातः-  
 संध्ययोः पुनः किं न ? इत्याशङ्क्याह  
 दिनरात्रिक्षये मुक्तिः  
 सा व्याप्तिध्यानयोगतः ॥७३॥  
 ते चोक्ताः परमेशोन  
 श्रीमद्वीरावलीकुले ।  
 ‘दिनरात्रिक्षये’ इति सायंप्रातःसन्ध्ययोः ।  
 ‘ते’ इति व्याप्तिध्यानादयः ॥ ७३ ॥  
 तदेव पठति

---

१ क० पु० भेदकलमिति पाठः ।      २ क० पु० सौम्यभावापि  
 इति पाठः ।

सितासितौ दीर्घहस्वौ  
धर्माधर्मौ दिनक्षपे ॥ ७४ ॥

क्षीयेते यदि तदीक्षा  
व्याप्त्या ध्यानेन योगतः ।

अहोरात्रः प्राणचारे  
कथितो मास उच्यते ॥ ७५ ॥

यदि नाम प्राणापानरूपौ सितासितौ पर-  
स्परव्यावृत्त्या वर्तमानौ दीर्घहस्वादिशब्दव्य-  
पदेश्यौ शुभाशुभौ पक्षौ 'क्षीयेते' अपोहा-  
त्मविकल्परूपताधृतेन निर्विकल्पात्मपरसंवि-  
द्रूपत्वेन परिस्फुरतस्तदेव व्याप्त्या ध्यानेन  
योगेन च दीक्षा, ज्ञानयोगक्रियात्मिकया  
दीक्षया निर्यन्त्रणमेव मुक्तिर्भवेदित्यर्थः । एत-  
देव हि व्याप्तिध्यानयोगानां मुख्यं रूपं यत्सि-  
तासितादिपक्षयोः प्रक्षयो नामेति । तदुक्तं तत्र

१ ख० पु० हीयेते इति पाठः ।

‘सितासितौ च यौ पक्षौ दीर्घहस्तौ च कीर्तिंतौ ।  
 धर्माधर्ममयौ पाशौ महाघोरौ भयानकौ ॥  
 द्वयोर्यत्र भवेच्छेदः क्षयेन्माया तु योगिनी ।  
 क्षये शून्यं परं झेयं दीक्षा ह्वेषा प्रकीर्तिता ॥  
 नान्यथा भवते दीक्षा रजसां पातने न तु ।  
 नैव शास्त्रैर्भवेन्मुक्तिर्यजने नैव याजने ॥  
 एषा ब्रह्मविदां दीक्षा नान्यथा तु वदाम्यहम् ।’

इति । तथा

‘सितासितौ कथिष्यामि नामपर्यायवाचकैः ।’

इत्युपक्रम्य

‘अहः शुक्लस्तथा प्राणः.....।’

इति ।

‘अधर्मश्च क्षपा चैव.....।’

इति । एवमहोरात्रमुपसंहृत्य मासमवतारयति

‘अहोरात्र’ इत्यादिना ॥ ७५ ॥

तमेवाह

दिनं कृष्णो निशा शुक्ळः

पक्षौ कर्मसु पूर्ववत् ।

१ क० पु० शास्त्रे इति पाठः । ख० पु० नैव योजने इति पाठः ।

पूर्ववर्दिति, रात्रिनिदनवत् । तेन कृष्णपक्षे  
क्रूराणि कर्माण्यन्यत्र च सौम्यानीति । तदु-  
क्तम्

‘क्रूरकर्माणि तत्रैव कुर्वन्निसद्धिमवामृयात् ।  
शुभकर्माणि कृष्णे च न च सिद्धन्ति सुव्रते ॥’

इति । तथा

‘तदारभ्य च कर्माणि शुभान्याभ्युदयानि च ।  
ध्यानमत्राभियुक्तस्य सिद्धन्ते नात्र संशयः ॥’

इति ॥

तत्रैव तिथिभागमाह

याः षोडशोक्तास्तिथयः-  
स्तासु ये पूर्वपश्चिमे ॥ ७६ ॥

तयोस्तु विश्रमोऽर्धेऽर्धे  
तिथ्यः पञ्चदशेतराः ।

उक्ता इति, प्राणवाहेऽपानवाहे वा । तयो-  
रिति, पूर्वपश्चिमयोस्तुव्योः । विश्रम इति,

१ क० पु० विभागमिति पाठः । २ ग० पु० तुट्य इति पाठः ।

पक्षसंधित्वेन वक्ष्यमाणः । अर्धेऽर्ध इति,  
 प्राणीयेऽपानीये च । तयोश्च संमेलनात्तुटिर्विश्र-  
 मस्थानं स्यान्नतु तुव्यर्धम् । ‘इतरा’ इति  
 हृदि द्वादशान्ते च विश्रमस्थानत्वेनार्धार्धिक-  
 योक्तायाः षोडश्यास्तुटेरन्या इत्यर्थः । यदुक्तम्  
 ‘तुव्यर्धं चाप्यधश्चोर्वं विश्रमः परिकीर्तिः ।  
 मध्ये पञ्चदशोक्ता यास्तिथयस्ताः प्रकीर्तिः ॥’  
 ( स्व० ७१६१ )

इति ॥ ७६ ॥

अत्राप्यहोरात्रविभागमाह  
 सपादे द्वाङ्गुले तिथ्या  
 अहोरात्रो विभज्यते ॥ ७७ ॥  
 प्रकाशविश्रमवशा-  
 त्तावेव हि दिनक्षपे ।

‘विभज्यत’ इति प्रकाशविश्रमात्मना विभा-  
 गेन व्यवस्थाप्यत इत्यर्थः । कचित् ह्यत्र प्रका-  
 शस्य प्राधान्यं, कचिच्च विश्रमात्मन आनन्दस्य;

तत्र प्रकाशप्राधान्ये दिनमन्यथा तु रात्रिरित्युक्तं 'तावेव हि दिनक्षपे' इति । तेनैकैकस्यास्तुटेः साष्टभागाङ्गुलपरीमाणमायमर्धं प्रकाशरूपं दिनं, परं तु विश्रान्त्यात्मा रात्रिरिति । तदुक्तम्

'प्रथमोदये हृत्पद्मातुर्वर्धं तु दिनं भवेत् ।  
द्वितीये चैव तुट्यर्थे यदा चरति शर्वरी ॥'

(स्थ० ७६२)

इति ॥ ७७ ॥

ननु यदहोरात्रस्य प्रकाशविश्रान्तितारतम्येन दिननिशाविभाग उक्तस्तदास्तां को दोषः, यत्पुनर्बाह्याहोरात्रंक्रमातिक्रमेणाप्युक्तमन्तः प्राणापानरूपं दिननिशाविभागमुलङ्घय तुव्यन्तरमितयोरवस्थानमुच्यते तदपूर्वमिव नः प्रतिभाति, — इत्याशङ्क्याह

१ क० पु० रात्राधतिक्रमेणेति पाठः ।

संवित्प्रतिक्षणं यस्मा-  
त्प्रकाशानन्दयोगिनी ॥७८॥

तौ कृतौ यावति तया  
तावत्येव दिनक्षपे ।

प्रतिक्षणमिति, सदैव प्रकाशानन्दमयी-  
त्यर्थः । अतश्च तथा संविद् उदयः प्रमातृणां  
वेद्यग्रहणपरत्वादेस्तारतस्यात्कस्यचित्क्षणः क-  
स्यचित्कल्पः कस्यचिन्निमेषोऽपि वा स्यात् ॥७८॥

अत एवाह

यावत्येव हि संवित्ति-  
रुदितोदितसुस्फुटा ॥७९॥

तावानेव क्षणः कल्पो  
निमेषो वा तदस्त्वपि ।

नन्वेवमपि भवतु को दोषस्तत्राप्यस्या वेद्य-  
ग्रहणपरत्वं स्वात्मनि विश्रान्तिपरत्वं वा किं  
तुल्यकक्ष्यतयैव भवेदुतान्यथापि । इस्याशङ्क्याह

यावानेवोदयो वित्ते-  
 वेद्यैकग्रहतत्परः ॥ ८० ॥  
 तावदेवास्तमयनं  
 वेदितृस्वात्मचर्वणम् ।

‘वित्तेः’ इति संविदः । अस्तमयनमिति,  
 वेद्यप्रकाशस्य न्यग्भावात् । ‘चर्वणम्’ इति  
 विश्रान्तिः । एवकाराभ्यां च साम्यमेव योति  
 तम् ॥८०॥

ननु स्वात्मविश्रान्तिपरत्वेऽप्यन्तारूपाणां  
 सुखादीनां वेद्यानां सज्जावात् तद्वहणपरत्वं न  
 हीयेत, — इति कथमनयोस्तुल्यकक्ष्यत्वं स्यात्,  
 इत्याशङ्क्याह

वेद्ये च बहिरन्तर्वा  
 द्वये वाथ द्वयोज्जिते ॥ ८१ ॥

## सर्वथा तन्मयीभूति- दिनं वेत्तुस्थता निशा ।

वेद्यं नाम बहिरस्त्वन्तर्वा, मा वा भूत्किम-  
नेन प्रयोजनं, यावता हि तन्मयीभावो नाम  
सर्वथा दिनं वेत्तुस्थता स्वात्मविश्रान्तिश्च  
निशा, — इत्यस्माकं विवक्षितं; तेन यावद्वेद्य-  
ग्रहस्तावद्विनमन्यथा तु रात्रिरिति । यदाहुः  
‘ततो यत्र यावत्तावदनया वेद्यग्रहवेदकविश्रा-  
न्तिभूमौ प्रकाशानन्दावाभास्येते तत्र तावद्रूपे  
एव दिननिशे’ इति । अतश्च दिननिशयो-  
स्तुल्यकक्ष्यत्वमेव भवति, इति न कश्चिन्नियमः ।  
‘द्वयोजिज्ञते’ इत्यनेन वेद्यस्यानवकृसिरेवोपोद्व-  
लिता न त्वेवमस्य संभवो दर्शितः, न ह्यनन्त-  
र्वहीरूपं वेद्यं किंचित्संभवेत् ॥ ८१ ॥

ननु योऽयं संविदः प्रकाशविमर्शयोरेकतर-  
प्राधान्याद्विशेष उक्तः स किं प्रमातृणामपि  
संभवेत्त वा ? इत्याशङ्क्याह

वेदिता वेद्यविश्रान्तो

वेत्ता त्वन्तर्मुखस्थितिः ॥८२॥

‘वेदिता’ इति ज्ञाता, ‘वेत्ता’ इति विचारयिता विश्वष्टेत्यर्थः । तेनैकत्र प्रकाशप्राधान्यमन्यत्र तु विमर्शस्य, – इति प्रमातुरपि द्वैविध्यम् ॥ ८२ ॥

वेत्तापि द्विधा, – इत्याह

पुरा विचारयन्पश्चा-  
त्सत्तामात्रस्वरूपकः ।

विमर्शनान्तरीयक एव हि स्वरूपलाभो भवेदिति भावः । एवमत्र ज्ञानविचारसत्तार्थतया त्रिविधोऽपि विधिराश्रयणीयो येन प्रमातुर्द्वैविध्यं सिध्येदिति भावः ॥

अत्रैव प्रसङ्गाज्ञायदादिस्वरूपमपि निरूपयति

जाग्रद्वेदितृता स्वप्नो  
 वेत्तुभावः पुरातनः ॥ ८३ ॥  
 परः सुप्तं क्षये रात्रि-  
 दिनयोस्तुर्यमद्यम् ।

जाग्रदिति, वेदविश्रान्तेरेव प्राधान्यात् ।  
 पुरातन इति, विश्रृतात्मकः । स्वप्न इति,  
 वेदस्य कथंचिदप्राधान्यात् । पर इति, सत्ता-  
 मात्रनिष्ठः । सुप्तमिति, वेदक्षोभप्रक्षयात् ।  
 अद्यमिति, प्रमातृभेदस्यापि विगलनात् ।  
 अनेन च ‘विश्वात्मता च प्राणत्वम्’ इत्या-  
 द्युक्तं स्मारितम् ॥ ८३ ॥

ननु रात्रिदिनयोर्वहिः कदाचित्साम्यं भवेत्  
 कदाचिच्च वैषम्यमित्यत्र किं निमित्तम् ? इत्या-  
 शङ्क्याह

कदाचिद्वस्तुविश्रान्ति-  
 साम्येनात्मनि चर्वणम् ॥ ८४ ॥

१ क० पु० कदाचिद्वा वैषम्यमिति पाठः ।

वेद्यवेदकसाम्यं तत्  
सा रात्रिदिनतुल्यता ।

यन्नाम कदाचिद्देवे स्वात्मनि च तुल्यकक्ष्य-  
तया विश्रान्तिर्भवेत् तदेव वेद्यवेदकयोः साम्यं  
भवेत्, तदनुप्राणितं च रात्रिदिनंयोस्तुल्यत्वं,  
यत्सर्वं एव योगिनो महापुण्यं विषुवत्काल-  
माचक्षते । यदुक्तम्

‘वेद्यवेदकसाम्येन वस्तुविश्रामचर्वणम् ।

यदा कदाचिद्द्वाति सा रात्रिदिनतुल्यता ॥

विषुवत्कालयोगोऽसौ योगिभिः समुदाहृतः ।’

इति ॥ ८४ ॥

एवं च वेद्यस्य वेदकस्य च विश्रान्तेरा-  
धिक्ये दिनस्य निशायाश्च दैर्घ्यं भवेदन्यथा  
त्वपचयः, तदाह

वेद्ये विश्रान्तिराधिका  
दिनदैर्घ्याय तत्र तु ॥ ८५ ॥

१ ख० पु० दिनयोश्चेति पाठः । २ ख० पु० विश्रामेति पाठः ।

न्यूना स्यात्स्वात्मविश्रान्ति-  
र्विपरीते विपर्ययः ।

स्वात्मौत्सुक्ये प्रबुद्धे हि  
वेद्यविश्रान्तिरलिपका ॥८६॥

न्यूनेति, अन्यथा हि वेद्यविश्रान्तेराधिक्य-  
मेव न स्यात् । स्यादित्यर्थाद्रात्र्यपचयनिमि-  
त्तम्, 'विपरीत' इति स्वात्मनो विश्रान्तेराधिक्ये  
वेद्यस्य चान्यथात्वे; यतः स्वात्मन्यौत्सुक्ये  
विश्रान्त्यभिलाषे विकस्वरतामुपेयुषि वेद्यवि-  
श्रान्तिरल्पीयसी भवेत्, येन निशाया दैर्घ्य  
दिनस्यापचयः । तदुक्तम्

‘द्राघीयसी वेदवृत्तिर्दिनदैर्घ्याय कल्पते ।

तथैव स्वात्मविश्रान्तिवृत्तिः स्याद्रात्रिविस्तरः ॥’

इति ॥ ८६ ॥

अयमेव चात्र पक्षो युक्तः,—इत्याह  
इत्थमेव दिवारात्रि-  
न्यूनाधिक्यक्रमं वदेत् ।

नन्वन्तर्वहिश्च रात्रिदिनयोः स्थितेऽप्यौत्सर्गिके क्रमे यथान्तरसावृक्तयुक्त्या प्रकाशविमर्शयोरेकतरप्राधान्यात्रातिप्रमात्रु विशिष्यते, तथा वहिरपि प्रतिभुवनं किं विशिष्यते न वा ? इत्याशङ्क्याह

यथा देहेष्वहोरात्र-

न्यूनाधिक्यादि नो समम् ॥ ८७ ॥

तथा पुरेष्वपीत्येवं

तद्विशेषेण नोदितम् ।

विशेषेणेति देहमधिकृत्य, तथात्वेन हि तत्कथितं तत्तत्फलसंपत्तिनिमित्तं स्यादित्यशयः ॥ ८७ ॥

नन्वेवं रात्रिदिनविभजने किं प्रमाणम् ?  
इत्याशङ्क्याह

श्रीत्रैयम्बकसन्तान-

वितताम्बरभास्करः ॥ ८८ ॥

१ ख० पु० क्येनेति पाठः । २ क० पु० पुरीष्विति पाठः ।

दिनरात्रिक्रमं मे श्री-  
शंभुरित्थमपप्रथत् ।

अत एवान्यथान्यैर्यत्तद्विभजनं कृतं तद-  
ग्राह्यमेव,—इत्याह

श्रीसन्तानगुरुस्त्वाह

स्थानं बुद्धाप्रबुद्धयोः ॥८९॥

हृद आरभ्य यत्तेन  
रात्रिनिंदिविभाजनम् ।

तदसत्सितपक्षेऽन्तः

प्रवेशोल्लासभागिनि ॥९०॥

अबुद्धस्थानमेवैत-

हिनत्वेनै कथं भवेत् ।

यन्नाम प्राच्यैर्हृदयादारभ्य द्वादशान्तं  
यावत्तुद्व्यर्धपरीमाणं प्राणीयमाद्यं स्थानं बुद्धस्य

१ क० ख० पु० नेति पाठः । २ क० पु० तु इति पाठः ।

३ क० पु० दिनत्वं नेति पाठः ।

परं त्वबुद्धस्य,—इत्युक्तं, तेनैव बुद्धाबुद्धस्थान-  
वदनेन समाख्यौचित्याद्रात्रिदिनयोरपि वि-  
भागः कृतो यद्बुद्धस्थानं दिनमबुद्धस्थानं तु  
रात्रिरिति, तत्त्वयुक्तं; यदन्तःप्रवेशात्मन्य-  
पानवाहे स्थानस्याविशेषाद्रात्रित्वेन परिकल्पि-  
तमबुद्धस्थानमेव दिनं स्यात्,—इति पूर्वापर-  
व्याहृतत्वम् ॥ ९० ॥

न चैतद्विद्वेषपूर्वमस्माभिरुक्तमिति न शिष्ट-  
निन्दा कृता स्यात्,—इत्याह  
अलं वानेन नेदं वा  
मम प्राञ्चतमत्सरः ॥ ९१ ॥  
हेये तु दर्शिते शिष्याः  
सत्पथैकान्तदर्शिनः ।  
इदानीं प्रकृतमेवावतारयति  
व्याख्यातः कृष्णपक्षो यं  
स्तत्र प्राणगतः शशी ॥ ९२ ॥

१ ग० यु० गामिन इति पाठः । २ ग० यु० अयमिति पाठः ।  
३ ख० यु० प्राणयुतः इति पाठः ।

आप्यायनात्मनैकैकां  
 कलां प्रतिर्तिथि त्यजेत् ।  
 द्वादशान्तसमीपे तु  
 यासौ पञ्चदशी तुटिः ॥ १३ ॥  
 सामावस्यात्र स क्षीण-  
 श्वन्द्रः प्राणार्कमाविशेत् ।

प्राणगते इति, तत्रास्य प्राधान्यात् । तेन  
 तुटिस्थानावस्थितां यां तिर्थिं प्राणादित्य आक-  
 मते तस्यां तस्यामपानचन्द्रः सुरादीनामपान-  
 रूपेण हेतुना 'एकैकां कलां त्यजेत्' एकैक-  
 कलाह्रासक्रमेण क्षैण्यमासादयेत्; यावत्स एव  
 कलामात्रशेषत्वात्क्षीणः सन् द्वादशान्तसमीप-  
 स्थायां पञ्चदशतुव्यात्मिकायाममावास्यायां  
 'प्राणार्कमाविशेत्' तदन्तर्लीनो भवेत्, यदे-  
 वास्य बहिरस्तमय इत्युच्यते ॥ १३ ॥

१ ग० यु० तुटीति पाठः । २ ख यु० प्राणयुत इति पाठः ।

३ ख० यु० एकामेकामिति पाठः ।

न चैतन्निर्मूलमेवोक्तम्,—इत्याह  
 उक्तं श्रीकामिकायां च  
 नोर्ध्वेऽधः प्रकृतिः परा ।  
 अर्धार्धे क्रमते माया  
 द्विखण्डा शिवरूपिणी ॥९४॥  
 चन्द्रसूर्यात्मना देहं  
 पूरयेत्प्रविलापयेत् ।

इह खलु 'परा' पूर्णा, अत एव 'शिव-  
 रूपिणी' शक्तिमदवियुक्ता 'प्रकृतिः', विश्वो-  
 त्पत्तिभूः संवित् 'माया' स्वरूपगोपनशीला  
 प्रथमं प्राणापानात्मतया समुच्छलन्ती 'द्विखण्डा'  
 प्राणापानात्मतया द्वैर्ध्यमापन्ना सती नोर्ध्वे एव  
 नाध एव अपि तूर्ध्वाधःप्रवाहात्मना 'अर्धार्धे  
 क्रमते' दक्षवामनाड्योरन्तः समप्रविभागेन  
 प्रवहतीत्यर्थः । अत एव प्राणापानदशामधि-  
 शयाना परा संविच्छन्दात्मनाप्यायकारितया

देहं प्रपूरयेत् सूर्यात्मना च चान्द्रीणामेव  
कलानामपचयात् 'प्रविलापयेत्' शोषयोदि-  
त्यर्थः ॥ ९४ ॥

ननु चान्द्रीणां कलानामपचये किं निमि-  
त्तम्? इत्याशङ्कयाह

अमृतं चन्द्ररूपेण  
द्विधा षोडशधा पुनः ॥ ९५ ॥

पिवन्ति च सुराः सर्वे  
दशपञ्च पराः कलाः ।

अमा शेषगुहान्तःस्था-  
मावास्या विश्वतर्पिणी ॥ ९६ ॥

यच्चन्द्ररूपेण षोडशधा भिन्नममृतं स्थितं  
तत्पुनर्द्विधा दृश्यमानसितरूपपञ्चदशकला-  
त्मना तद्वित्तिभूतातिस्वच्छाबूपकलात्मना  
चेत्यर्थः । तत्र पञ्चदश कलाः सर्वे एव बहिः

१ क० पु० छेदयेति पाठः । २ ग० पु० च ता इति पाठः ।

सुरादयोऽन्तः करणानि कार्याणि चाप्यायलि-  
प्सया पिवन्ति येनासां प्रतिदिनमपचयः स्यात् ।  
यदभिप्रायेणैव

‘यस्मिन्सोमः सुरपितृनरैरन्वहं पीयमानः  
क्षीणः क्षीणः प्रविशति .....।’ ( साम्ब प० ८ छो० )

इत्याद्यन्यत्रोक्तम् । अमाख्या षोडशी पुनः कला  
सुराद्युपसंहृतकलापञ्चदशकावशिष्टस्वभावत्वा-  
च्छेषरूपा, अत एव गुहान्तरिव स्थितं वस्तु  
सुरक्षितत्वादक्षीणं स्यात्तथैवेयमपीत्यर्थः । यतः  
सा विश्वस्य पञ्चदशकलाक्रोडीकारितयाप्याय-  
कारिणी, अत एव येयममा सह यौगपद्येन  
पञ्चदशानां कलानां वसनात् ‘अमावास्या’  
तद्विपदेश्येत्यर्थः । तिथौ पुनस्तदधिष्ठितत्वा-  
दौपचारिकस्तद्विपदेश इत्याशयः ॥ ९६ ॥

एतदेव प्रकृते योजयति

एवं कलाः पञ्चदश

क्षीयन्ते शशिनः क्रमात् ।

आप्यायिन्यमृताब्रूप-  
तादात्म्यात्षोडशी न तु ॥९७॥

षोडशी न तु क्षीयते, यदब्रूपतादात्म्या-  
दर्कस्तां क्षपयितुमक्षम इत्यभिप्रायः ॥ ९७ ॥

इदानीमेतदनन्तरभाविनं कृष्णस्य शुक्लस्य  
च पक्षस्य सन्धि दर्शयति

तत्र पञ्चदशी यासौ  
तुटिः प्रक्षीणचन्द्रमाः ।  
तदूर्ध्वं यत्तुव्यर्धं  
पक्षसंधिः स कीर्तिः ॥९८॥

पञ्चदशी तुटिरित्यमावास्योदयस्थानम् ,  
अत एव ‘प्रक्षीणचन्द्रमा’ इत्युक्तम् । यदिति,  
प्राणीयं षोडशतुटिसंबन्धिः ॥ ९८ ॥

ननु संधिर्द्वुभयोर्भवति, तत्कथमेकस्यैव प्रा-  
णीयस्य तुव्यर्धस्यासौ स्यात् ? इत्याशङ्क्याह

तस्माद्विश्रमतुव्यर्धा-  
 दामावस्यं पुरादलम् ।  
 परं प्रातिपदं चार्ध-  
 मिति संधिः स कल्प्यते ॥१९॥

तत्प्राणीयमन्त्यं विश्रमतुव्यर्धमवलम्ब्य  
 'पुरादलं' प्रथमर्धमामावस्यं तत्संलग्नं 'परं'  
 द्वितीयं चापानीयमाद्यं तुव्यर्धं प्रातिपदं तत्सं-  
 लग्नम्, इत्यनयोरुभयोरधयोः संमेलनात्प्रति-  
 पदमावस्यान्तरालभूतोऽसावेकतुव्यात्मा 'सन्धिः  
 कल्प्यते' तथा व्यपदित्यत इत्यर्थः । तदुक्तम्  
 'स पक्षसन्धिः प्रतिपत्पञ्चदश्योर्यदन्तरम् ।'

(अ० को० १४७)

इति । इदमेवान्यत्र प्रधानतया पूजाकालत्वे-  
 नोक्तम् । यदुक्तम्

'न दिवा पूजयेद्देवं रात्रौ नैव च नैव च ।  
 अर्चयेद्देवेदेवेशं दिनरात्रिपरिस्थिये ॥'

इति । अत्र विश्रमतुव्यर्धं एवार्धार्थिकया

विभक्ते यदि सन्धिर्व्याख्यायते तत्सन्धिद्वय-  
स्याप्येकैव तुटिर्धार्धिक्या स्यात्, — इत्येकस्या-  
स्तुटेर्विनियोगाभावादासमञ्जस्यं पर्यवस्येदि-  
त्यलं बहुना ॥ ९९ ॥

एवं प्राणे पक्षोदयं प्रदद्य सूर्यग्रहणमपि  
दर्शयति

तत्र प्रातिपदे तस्मि-  
स्तुत्वर्धार्धे पुरादलम् ।

आमावस्यं तिथिच्छेदा-  
त्कुर्यात्सूर्यग्रहं विशंत् ॥ १०० ॥

अर्धं चार्धं च अर्धार्धं, तुटेर्धार्धं तुत्वर्धार्धं,  
तस्मिन् सन्धित्वेन परिकल्पिते तुत्वर्धद्वय  
इत्यर्थः । तत्रैवं स्थिते सति तुत्वर्धद्वयमध्या-  
दामावस्यं पूर्वमर्धम् अर्थात्परस्मिन्प्रातिपदेऽर्थे  
वक्ष्यमाणाह णशब्दाभिधेयात् तिथिच्छेदाद्वि-

१ क० पु० वियदिति पाठः ।

शत् सत् सूर्यग्रहणं कुर्यात्, प्रतिपदमावास्या-  
संघटात्सूर्यग्रहणं भवेदित्यर्थः ॥ १०० ॥

नन्वेतावन्मात्रात्सूर्यग्रहणं भवेदित्यत्र क  
इवाशयः ? इत्याशङ्कायाह

तत्रार्कमण्डले लीनः

शशी स्ववति यन्मधु ।

तस्त्वात्तिपिवेदिन्दु-

सहभूः सिंहिकासुतः ॥ १०१ ॥

मधित्यमृतं । तस्त्वादिति, यथायथमर्केण  
संनिकर्षात् । इन्दुसहभूरिति 'विधौ राहुः'  
इत्याद्युत्तया तत्सहचारित्वात्, अन्यथैषां त्रया-  
णामपि संघटो न भवेदिति भावः । यदुक्तम्

‘रविविम्बान्तरे देवि चन्द्रविम्बं तदा भवेत् ।

तदन्तरे भवेद्राहुरमृतार्थी वरानने ॥

अमृतं स्वते चन्द्रो राहुश्च ग्रसते तु तर्त् ।

पीत्वा त्यजति तद्विम्बं तदा मुक्तः स उच्यते ।’

( स्त्र० ७०७० )

१ तु तमिति मूलपाठः ।

इति ॥ १०१ ॥

ननु त्रयाणामप्येषां संघटे किं सतत्वम् ?  
इत्याशङ्क्याह

अर्केः प्रमाणं सोमस्तु  
मेयं ज्ञानक्रियात्मकौ ।  
राहुर्मायाप्रमाता स्या-  
त्तदाच्छादनकोविदः ॥ १०२ ॥  
तत एव तमोरूपो  
विलापयितुमक्षमः ।

‘तयोः’ प्रमाणप्रमेययोः ‘आच्छादनं’  
स्वात्मसात्कारेण तिरोधानं न पुनरत्यन्तमेव  
विलयः, संस्कारात्मना पुनरपि वोधकमाहा-  
त्म्यात्तदुदयस्य भावात्, अत एवोक्तं ‘विला-  
पयितुमक्षमः’ इति । ‘तत’ इत्याच्छादक-  
त्वात्, तमसो ह्यावरकत्वमेव तत्त्वम् ॥ १०२ ॥

नन्वेवमेतद्विलापने कः क्षम ? इत्याशङ्क्याह

तत्संघट्टाद्योळ्ळासो

मुख्यो माता विलापकः ॥ १०३ ॥

तेषां मातृमानमेयानां 'संघटः' सामरस्यं  
ततः समुल्लसितमद्यमेव मुख्यः प्रमाता विला-  
पकस्तत्रयसंघट्टनेन परसंविन्मात्रसार एवेत्यर्थः।  
यदाहुः

'प्राणार्कमानहठघट्टितमेयचन्द्र-  
विद्रावितामृतरसोत्सुकितः खमाता ।  
स्वर्भानुराग्नेत एव रविं रसं तु  
पुण्ये ग्रहेऽत्र रसयेत्रयघट्टनज्ञः ॥'

इति ॥ १०३ ॥

अत एव चायं कालो महापुण्यः,—इत्याह

अकेन्दुराद्वुसंघट्टात्  
प्रमाणं वेद्यवेदकौ ।

अद्येन ततस्तेन  
पुण्य एष महाग्रहः ॥ १०४ ॥

१ ख० पु० एव इति पाठः ।

‘अद्वयेन’ चिन्मात्रात्मना भवन्तीत्यर्थः ।  
तदुक्तम्

‘राहुरादित्यचन्द्रौ च त्रय एते ग्रहा यदा ।

दृश्यन्ते समवायेन तन्महाग्रहणं भवेत् ॥

स कालः सर्वलोकानां महापुण्यतमो भवेत् ॥स्व.७।७३

इति ॥ १०४ ॥

नन्वयं सूर्यादीनां संघटः किं प्रतिपदमा-  
वस्यासंभेद एव भवेदुतान्यथापि ? इत्याश-  
ङ्क्याह

अमावस्यां विनाप्येष

संघटश्चेन्महाग्रहः ।

यथाके मेषगे राहा-

वश्विनीस्थेऽश्विनीदिने ॥ १०५ ॥

अमावस्यां विनापि शुद्धायामेव प्रतिपादि-  
यद्येष संघटः स्यात् तदापीदं महद्व्रहणं भवे-  
देव । यथा वहिश्चन्द्रार्कराहृणामश्विन्यामेवाव-  
स्थानादेकक्षेण वैशाखामावस्यायां प्रहरद्वयादूधर्व

शुद्धायामेव प्रतिपदि सूर्यस्य ग्रहणं संभवेत्,  
 लम्बनस्य धनगतत्वाद्ग्रहणस्थित्यर्धस्य लम्ब-  
 नादूनत्वात् । एवं यत्र प्रतिपदमावास्यासंभेदेन  
 सूर्यग्रहणं भवेत् तत्रामावस्यायां प्रग्रहणं मो-  
 क्षस्तु प्रतिपदि, अन्यथा तूभयमपि प्रतिपद्येवे-  
 त्यर्थसिद्धम् ॥ १०५ ॥

तदेवाह

आमावास्यं यदा त्वर्धं  
 लीनं प्रातिपदे दले ।

प्रतिपञ्च विशुद्धा स्या-  
 तन्मोक्षो दूरगे विधौ॥ १०६ ॥

तन्मोक्षे च विधुदूरीभावो हेतुरित्युक्तं ‘दूरगे  
 विधौ’ इति । तस्मिन् हि दूरीभूते तत्सहचारी  
 राहुरपि तथा भवेदिति भावः ॥ १०६ ॥

अस्य च ग्रहणस्य महत्वे निमित्तं दर्शयति

ग्रासमोक्षान्तरे स्नान-  
ध्यानहोमजपादिकम् ।  
लौकिकालौकिकं भूयः-  
फलं स्यात्पारलौकिकम् ॥ १०७ ॥

भूयःफलमित्यनन्तफलम् । यदुक्तम्  
'तत्र स्नानं तथा दानं पूजाहोमजपादिकम् ।  
यत्कृतं साधकैर्देवि तदनन्तफलं भवेत् ॥' स्व० ७।७४

इति ॥ १०७ ॥

पारलौकिकत्वे निमित्तमाह  
ग्रास्यग्रासकताक्षोभ-  
प्रक्षये क्षणमाविशन् ।

मोक्षभाग्ध्यानपूजादि  
कुर्वश्चन्द्रार्कयोर्यहे ॥ १०८ ॥

इह खलु योगी चन्द्रार्कयोर्यहे सूर्यग्रहणे  
'ग्रास्यग्रासकयोः' प्रमेयप्रमात्रोर्यः संबन्धस्तद्रूपो  
यः 'क्षोभः' तत्प्रक्षयात्मनि परस्मिन्प्रमातर्या-

विशन् परां वृत्तिमवलम्ब्य क्षणमात्रं ध्यानादि  
कुर्वन् मोक्षभागपवृज्यत एवेत्यर्थः । यदुक्तम्

‘पक्षद्वयं परित्यज्य पूर्वोक्तकरणेन च ।  
उन्मन्यन्ते स्थितो नित्यं परवृत्त्यवलम्बकः ॥  
परित्यज्य त्वधः सर्वं ध्यानमास्थाय योजयेत् ।  
तस्य मुक्तिर्नि सन्देहस्त्वन्यथा सिद्धिभागभवेत् ॥’

इति ॥ १०८ ॥

तिथिच्छेदादित्युक्तमधिकावापेन लक्षयति  
तिथिच्छेद ऋणं कासो  
वृद्धिर्निःश्वसनं धनम् ।

अयत्नजं यत्नजं तु

रेचनादथ रोधनात् ॥ १०९ ॥

यन्नाम कासवशेन शीघ्रमेव प्राणस्य प्रसर-  
णात् सहस्रैवामावास्यो भागः प्रतिपद्मागमनु-  
प्रविशति तदुच्यते ऋणं, तिथिच्छेदयोः कार्य-  
कारणयोरभेदोपचारात्कासश्वेति । यन्नाम च  
निःश्वासवशादपानवाहस्य चिरेण प्रसरणात्

तिथेरधिकीभावेन पूर्णतया पौर्णमास्युदयस्तदु-  
च्यते वृद्धिर्धनं निःश्वसनं च, इत्येतच्चोभयं  
सर्वेषामयोगिनामपि कासश्वासादिना स्वरसत  
एवोत्पद्यते, इत्युक्तम् 'अयत्नजम्' इति, यद्वशा-  
दन्तरा चन्द्रसूर्योपरागो भवन्नपि तैरनवधा-  
नान्न परं लक्ष्यते । योगिनां पुनश्चन्द्रसूर्योपरा-  
गयोग्येतत्प्राणस्य रेचकपूरकाद्यात्मना यत्तेन  
भवेदित्युक्तं 'यत्नजम्' इति । यदुक्तम्

'तिथिच्छेदं क्रणं झेयं वृद्धौ चैव धनं भवेत् ।

क्रणं चैव भवेत्कासो निःश्वासो धनमुच्यते ॥'

( स० ७।६४ )

इति । तथा

'तिथिच्छेदस्तथा वृद्धिः कासश्वासादि वा भवेत् ।

अयत्नजो यत्नजस्तु प्राणवृत्तिनिरोधतः ॥'

इति ॥ १०९ ॥

एतदेवापानवाहेऽप्यतिदेष्टुमाह

एवं प्राणे विशति चि-

त्सूर्य इन्दुं सुधामयम् ।

एकैकंध्येन बोधांशु  
कलया परिपूरयेत् ॥ ११० ॥

क्रमसंपूरणाशालि-  
शशाङ्कामृतसुन्दराः ।

तुव्यः पञ्चदशैताः स्यु-  
स्तिथयः सितपक्षगाः ॥ १११ ॥

‘एवं’ पूर्वोक्तयैव गत्या प्राणे ‘विशति’ शक्ते-  
र्हदन्तमवरोहति चिदात्मा प्राणसूर्यः प्रति-  
तुव्यैकैकध्येन प्रबुद्धांशुजालया कलया सुधाम-  
यमिन्दुं परिपूरयेत्, येन प्रतिपदेककलो द्विती-  
यस्यां द्विकलः—इत्याद्यात्मना क्रमेण संपूरणा-  
शालिनः शशाङ्कस्यामृतेन सुन्दरा एताः पञ्च-  
दश तुव्य एव सितपक्षगास्तिथयो भवेयुः ।  
यदुक्तम्

‘प्राणहंसो यदा प्राप्तस्त्वधस्तात्प्रथमां तुटिम् ।  
पूर्वमर्थं त्वहः प्रोक्तं तुव्यर्थमपरं निशा ॥’ (स्व० ७।७७)

१ ख० पु० एकैकस्यैवेति पाठः । २ क० ख० पु० एवेति पाठः ।

## इत्युपक्रम्य

‘प्रतिपत्सा तु विज्ञेया चन्द्रशैक्कलो भवेत् ।  
द्वितीयायां द्वितीया तु वृद्धिमेति क्रमेण तु ॥  
तिथयश्चैवमारभ्य यावत्पञ्चदशी तुष्टिः ।’ (स्व० ७।७९)

इति ॥ १११ ॥

अत्रैव च पक्षसन्धितायप्यतिदिशति

अन्त्यायां पूर्णमस्तुत्यां  
पूर्ववत्पक्षसन्धिता ।

इन्दुग्रहश्च प्रतिप-  
त्सन्धौ पूर्वप्रवेशतः ॥ ११२ ॥

ऐहिकं ग्रहणे चात्र  
साधकानां महाफलम् ।

प्राग्वदन्यदयं मासः

प्राणचारेऽब्द उच्यते ॥ ११३ ॥

पूर्णो माश्चन्द्रो यस्यामेवंविधायां पञ्चदश्यां  
तुत्यां पूर्ववदिति, तुत्यधर्घद्वयसंमेलनया । पूर्वेति,

१ क० पु० इत्यायुपेति पाठः । २ क० ख० पु० चान्द्रे इति पाठः ।

पूर्वं पौर्णमासं सन्धिलक्षणं तुव्यर्थं तत्प्रवेशात् । एतच्च यद्यपि पूर्ववदित्यतिदेशाद्रतार्थमेव तथापि पूर्णिमाप्रतिपत्तसंभेदेनैवेनदुग्रहो भवेत् न तु शुद्धायामेव प्रतिपद्यपि,—इति दर्शयितुं साक्षादुक्तम् । ऐहिकमिति, स्वष्टिप्राधान्यात् । प्राग्वदन्यदिति, मातृमेयसंघटादि । यदाहुः

‘शक्तिसंस्तुतसुधारसक्रमात्  
पूर्णिमिन्दुमणुराहुराहरन् ।  
छादयेदिह महाशुभे ग्रहे  
द्रावितं पिवति तं महामुनिः ॥’

इति । इदानीं मासमुपसंहरन्नब्दमवतारयति अयमित्यादिना ॥ ११३ ॥

तमेवाह

षट्सु षट्स्वङ्गुलेष्वर्को  
हृदयान्मकरादिषु ।

१ क० पु० बद्यादिति इति पाठः ।

तिष्ठन्माघादिकं षट्कं  
कुर्यात्तचोत्तरायणम् ॥ ११४ ॥

मकरादिष्वर्थान्मिथुनान्तेषु, तेन षट्टिरङ्गुलैः  
षट्टुणितानि षट्टिंशङ्गवन्तीति भावः । माघे हि  
मकरस्योदयो यावदाषाढे मिथुनस्य । यदुक्तम्  
'षट्टुलं च सङ्गामो मकरादिषु राशिषु ।  
भानोर्माघाद्याषाढान्तं भवेत्तचोत्तरायणम् ॥'

इति ॥ ११४ ॥

अत्रैव विषुवत्सङ्गान्तिं दर्शयति  
संक्रान्तित्रितये वृत्ते  
भुक्ते चाष्टादशाङ्गुले ।  
मेषं प्राप्ते रवौ पुण्यं  
विषुवत्पारलौकिकम् ॥ ११५ ॥

अष्टादशाङ्गुल इति प्रतिसंक्रान्त्यङ्गुलषट्कस्य  
भोगात् ।

‘ हृदयादुदयस्थानात्सङ्कान्तिर्मकरे स्मृता ।  
 षडङ्गुलान्यधस्त्यकत्वा कुम्भे सङ्कमते पुनः ॥  
 कण्ठोऽर्च द्विङ्गुलं त्यकत्वा मीने सङ्कमते पुनः ।  
 गलोर्धर्वाद्यावत्तालवन्तं त्यकत्वा मेषेऽथ संक्रमेत् ॥  
 नासान्तं यावत्सङ्कान्तिरङ्गुलानि षडेव हि ।  
 एषा वै विषुसङ्कान्तिरुत्तरे संव्यवस्थिता ॥’

(स्व० तं० ७।९।४)

इति । विषुं व्याप्तिं साम्यमर्हति इति विषुवत् ।  
 ‘विषुवत्पारलौकिकम्’ इत्येतच्च यद्यपि निखिलस्यैवोत्तरायणस्य संभवति तथाप्यत्र विशेषेणेति स्वकण्ठेनैतदुक्तम् । यदुक्तम्

‘मकराच्च समारभ्य मिथुनान्तं च सुव्रते ।  
 उत्तरायणमत्रैतदेहिकीसिद्धिवर्जितम् ॥’ (स्व० तं० ७।९।७)

इति ॥ ११५ ॥

ननु यद्येतद्विषुवत्पारलौकिकं दक्षिणायनं  
 पुनः कीदृक् ? इत्याशङ्क्याह  
 प्रवेशे तु तुलास्थेऽर्के  
 तदेव विषुवद्वेत् ।

इह सिद्धिप्रदं चैत-  
दक्षिणायनगं ततः ॥ ११६ ॥

‘प्रवेश’ इति शक्तिं हृदन्तम् । ‘तदेव’  
इत्यष्टादशाङ्गुलोपभोगात्मसंक्रान्तित्रयानन्तर-  
भावीत्यर्थः । यदुक्तम्

‘शक्त्यधो हृदये हंसः सङ्क्रमेत्कर्कटे प्रिये ।  
षट्ङुलानि संखज्य सिंहे वै सङ्क्रमेत्युनः ॥  
षट्ङुलैः पुनस्सक्तैः कन्यां सङ्क्रमते पुनः ।  
नासिकाग्रात्तु तालवन्तं त्यक्ते वै विषुवद्वेत् ॥  
तुलासंक्रान्तिरेषोक्ता दक्षिणं विषुवद्वेत् ।’  
( स्व० ७।१।३ )

इति । इह सिद्धिप्रदमिति, यदुक्तम्  
‘साधनं यत्कृतं तत्र इह जन्मानि सिद्धिदम्’ ।

इति ॥ ११६ ॥

ननु मकरादे राशिद्वादशकस्य सामान्येन  
पारलौकिकैहलौकिकत्वेऽपि प्रत्येकमस्ति कश्चि-  
द्विशेषो न वा ? इत्याशङ्क्याह

गर्भता प्रोद्धुभूषिष्य-  
 द्धावश्वाथोद्धुभूषुता ।  
 उद्धविष्यत्वमुद्धूति-  
 प्रारम्भोऽप्युद्धवस्थितिः ११७  
 जन्म सत्ता परिणति-  
 वृद्धिर्हासः क्षयः क्रमात् ।  
 मकरादीनि तेनात्र  
 क्रिया सूते सद्वक्फलम् ॥ ११८ ॥

‘गर्भता’ आधानं, प्रोद्धवितुमेषिष्यन् ‘भावः’  
 सत्ता यस्यासौ तथा आद्य इच्छापरिस्पन्दः ।  
 उद्धवितुमिच्छुरुद्धुभूषुतस्य भावस्तत्त्वं, उद्धव-  
 नात्मकैषणीयसंयुक्तमिच्छामात्रमित्यर्थः । ‘उद्ध-  
 विष्यत्वम्’ उद्धवनाय स्वात्मन्येवोच्छलत्वेनाव-  
 स्थानम् । ‘उद्धूतिप्रारम्भः’ तत्रैव नैविष्यम् ।  
 ‘उद्धवस्थितिः’ तत्रैवौन्मुख्यम् । एवं मकरा-  
 दिराशिद्वादशकं क्रमादिति, गर्भतादिरूपं यतो

भवति तेन हेतुनात्र बाह्यवीजादिवज्जपादि-  
क्रियापि गर्भताद्यनुगुणमेव फलं 'सूते' ददा-  
तीत्यर्थः । यदुक्तम्

'आधानमिच्छा संयोग आनन्दो घनता स्थितिः ।  
जन्म सत्ता परिणतिर्विद्धिर्हासः क्षयः क्रमात् ॥  
माधान्मासात्समारभ्य स्थितयः परिकीर्तिः ।  
साधकानां सिद्धिविधौ भावानां चापि संभवे ॥'

इति ॥ ११८ ॥

अत्राप्यवान्तरोऽस्ति विशेषः—इत्याह  
आमुत्रिके झषः कुम्भो  
मन्त्रादेः पूर्वसेवने ।  
चतुष्कं किल मीनाद्य-  
मन्त्रिकं चोत्तरोत्तरम् ॥ ११९ ॥  
प्रवेशे खलु तत्रैव  
शान्तिपुष्ट्यादिसुन्दरम् ।

कर्म स्यादैहिकं तत्त्वं  
दूरदूरफलं क्रमात् ॥ १२० ॥

‘झषो’ मकरः । एतौ चार्थात्सिद्धमन्त्रस्य,  
असिद्धमन्त्रस्य तु मन्त्रादिसेवानिमित्तं मीनादि-  
चतुष्कं; ‘प्रवेशो’ इत्यपानवाहे । यदुक्तम्  
‘तस्मादारभ्य मकराद्यानहोमजपादिकम् ।  
परलोकनिमित्ताय तदनन्तफलं भवेत् ॥  
पुरश्चर्यानिमित्ताय मन्त्रग्रहवतं च यत् ।  
मीनादावारभेत्सर्वं मन्त्रसिद्धर्थमात्मनः ॥’  
( ख० ७।१०३ )

इति । तथा

‘तस्मादिद्वात्मसिद्धर्थं पुष्टर्थं चैव साधयेत् ।  
दक्षिणायनजे काले यस्मात्सृष्टिः प्रजायते ॥’  
( ख० ७।११० )

इति । एवमुत्तरायणस्य वेदग्रहणपरत्वम्,—  
इति यथायर्थं फलदानेऽप्यासन्नत्वं; दक्षिणा-

यनस्य त्वन्तर्विश्रान्तिपरत्वम्,—इति फलदाने  
यथायथं दूरत्वम्, अत एवोत्तरायणे दिनस्य  
वृद्धिर्निशाया हासोऽत्र त्वन्यथा ॥ १२० ॥

तदाह

निर्गमे दिनवृद्धिः स्या-  
द्विपरीते विपर्ययः ।  
वर्षेऽस्मिस्तिथयः पञ्च  
प्रत्यङ्गुलमिति ऋगः ॥ १२१ ॥

तत्राप्यहोरात्रविधि-  
रिति सर्वं हि पूर्ववत् ।

ननु मासारब्धो वर्षः,—इति तेषां प्रत्यङ्गुल-  
षट्टे उदय उक्तः; ते च तिथ्यारब्धा,—इति  
कथमत्र न तासाम्? इत्याशङ्क्याह ‘प्रत्यङ्गुलं  
पञ्च तिथय’ इति । तत्षट्टे त्रिंशङ्गवन्ति येन  
तत्र मासोदय उक्तः । ‘तत्रापि’ इत्यङ्गुल-

पञ्चांशे तेन प्रत्यङ्गुलदशांशं दिनं निशा च ।  
 'सर्वं' पक्षादि, तेन पूर्वस्मिन्नङ्गुलत्रये कृष्ण-  
 पक्षोऽन्यत्र तु परः । तदुक्तम्

'अङ्गुले द्विङ्गुले हृत्र तिथयः पञ्च संस्थिताः ।

तस्याप्यर्थं दिनं पूर्वमपरार्थं निशा भवेत् ॥

षट्पञ्चकास्तिथीनां ये तेऽहोरात्रास्तु मासिकाः ।  
 त्रिंशता तैरहोरात्रैर्द्विंपक्षो मास उच्यते ॥'

( स्व० ७९१ )

इति ॥ १२१ ॥

ननु प्रहराष्टकन्यायेन मासद्वादशकस्यापि  
 किमधिष्ठातारः केचित्संभवन्ति न वा ? इत्या-  
 शङ्क्याह

प्राणीये वर्ष एतस्मि-  
 न्कार्तिकादिषु दक्षतः ॥ १२२ ॥

पितामहान्तं रुद्राः स्यु-  
 द्वादशाग्रेऽत्र भाविनः ।

यदुक्तम्

‘दक्षनामा तु यो रुद्रः कथितोऽत्र महेश्वरि ।  
 कार्तिंकं मासमसिलं स तु भुङ्गे महेश्वरि ॥  
 चण्डो मार्गशिरोमासि हरः पौर्वे तु कीर्तिः ।  
 शौण्डी तु माघमासे च प्रमथः फाल्गुने तथा ॥  
 भीमश्वैर्व समाख्यातो वैशाखे मन्मथः सृष्टः ।  
 शकुनिज्येष्टुमासे तु आषाढे सुमतिस्तथा ॥  
 नन्दोऽथ श्रावणे मासि भाद्रे गोपालकस्तथा ।  
 पितामहश्च वीरेशो मासस्याश्वयुजस्य च ॥’

इति । अग्र इत्येकीकारप्रकाशनाहिके ॥ १२२ ॥

एतदुपसंहरन्नन्यदवतारयति

प्राणे वर्षोदयः प्रोक्तो  
 द्वादशाब्दोदयोऽधुना ॥ १२३ ॥

खरसास्तिथ्य एकस्मि-

न्नेकस्मिन्नज्जुले क्रमात् ।

द्वादशाब्दोदये ते च

चैत्राद्या द्वादशोदिताः ॥ १२४ ॥

खरसा इति । खेति, शून्यं 'रसाः' षट्, एवं षष्ठिः । तेन प्रत्यङ्गुलमृतुरङ्गुलानां त्रयेऽयनं षट् वर्षः । एवमेकस्मिन्नेव प्राणचारे वर्षोदये यथा प्रत्यङ्गुलषट् द्वादशानां संक्रान्तीनामुदयः एवमिहाब्दानामित्यभिप्रायः । यदुक्तम्

'सङ्क्रान्तयो द्वादशात्र यद्वद्वदे प्रकीर्तिः ।

द्वादशाब्दोदये प्राणे वत्सरासे प्रकीर्तिः ॥'

(स्व० ७। २६)

इति ॥ १२४ ॥

ननु चैत्रस्य प्राक् तालुन्युदयः, इति ततः प्रभृति मन्त्रसेवादि कार्यमित्युक्तम्, इह तु हृदि तस्यैवोदय उक्तः; तदिदानीं साधकः कुत्र मन्त्रादिसेवां कुर्यात् ? इत्यशङ्कयाह

चैत्रे मन्त्रोदितिः सोऽपि

तालुन्युक्तोऽधुना पुनः ।

१ दये काले इति पाठः । २ क० पु० सेवादिकमिति पाठः ।

हृदि चैत्रोदितिस्तेन

तत्र मन्त्रोदयोऽपि हि ॥ १२५ ॥

उक्त इत्यब्दोदये । अधुनोति, द्वादशाब्दो-  
दये ॥ १२५ ॥

एवं द्वादशाब्दोदयमभिधाय षष्ठ्यब्दोदय-  
मप्यभिधत्ते

प्रत्यङ्गुलं तिथीनां तु

त्रिशते परिकल्पिते ।

सपञ्चांशाङ्गुलेऽब्दः स्या-

त्पाणे षष्ठ्यब्दता पुनः ॥ १२६ ॥

प्रत्यङ्गुलं तिथिशतत्रयमित्यङ्गुलपञ्चभागे  
षष्ठिरहोरात्राः । एवं सपञ्चभागेऽङ्गुले षष्ठ्यधिक-  
शतत्रयात्माब्द उदियात् । ततः सपञ्चांशाङ्गुलेऽ-  
ब्दस्योदयात्प्रागुक्तचषकोदयस्थित्या प्राणापा-

नवाहात्मनि प्राणे षष्ठ्यबदता, षष्ठिरब्दा  
भवन्तीत्यर्थः । यदुक्तम् ।

‘हृत्पद्माद्याव शक्त्यन्तं त्रिंशदब्दोदयो भवेत् ।’  
(स्व० ७।३४)

इति ॥ १२६ ॥

अत्रैवाहोरात्राणां संकलनां दर्शयति

शतानि षट् सहस्राणि  
चैकविंशतिरित्ययम् ।

विभागः प्राणगः षष्ठि-  
वर्षाहोरात्र उच्यते ॥ १२७ ॥

अनेन चात्र श्रोतृणामपूर्वदर्शनात् संमोहो  
मा भूत्,—इति बाह्याहोरात्रगतप्राणचारसंख्या-  
साजात्यमुद्भावितम् । तदुक्तम्

‘विंशतिस्तु सहस्राणि सहस्रं षट्शताधिकम् ।  
अहोरात्रास्तु षष्ठ्यब्दे संख्यातास्तु वरानने ॥’

(स्व० ७।३६)

इति ॥ १२७ ॥

नन्वेवं तिथिविभाजनेऽस्य किं प्रयोजनम्,—  
इत्याशङ्क्याह

प्रहराहर्निशामास-  
त्रृत्वब्दरविषष्टिगः ।  
यश्छेदस्तत्र यः सन्धिः  
स पुण्यो ध्यानपूजने ॥१२८॥

अब्दरवीत्यब्दद्वादशकं ‘छेदः’ समाप्तिः,  
‘संधिः’ संध्या । अयमत्राशयः— यन्नाम हि  
नित्यनैमित्तिकादि वाह्ये प्रयत्नशतैरपि पुरुषा-  
युषेण निष्पर्ति यायात् न वा, तदन्तरेकस्मि-  
न्नेव प्राणचारे प्रहराहर्निशादिकमेण क्षणमात्र-  
मवधानात्सुखमेव योगिनः सिध्येदिति । यदुक्तम्

‘चन्द्रसूर्योपरागे च पक्षमासायनेषु च ।  
युगादिषु युगान्तेषु यच्च संवत्सरेऽप्यथ ॥  
वर्षद्वादशके चैव षष्ठ्यब्देऽथ वरानने ।  
स्नानदानेन यज्ञैश्च पूजाहोमजपेन च ॥

ध्यानयोगतपोभिश्च वाहो कालेऽथ यत्कृतम् ।  
अमुनोक्ते वरारोहे तत्फलं लभते महत् ॥  
प्राणहंसगतिं चारे ज्ञात्वैकस्मिस्तु तद्भजेत् ।'

( स्व० ७।१४० )

इति । यदभिप्रायेणैवाह

‘ या अग्निहोत्राहुतयः सहस्र-  
द्वासप्तिः स्युः पुरुषायुषेण ।  
नाड्यंशयुक्तया सकृदागु ऊहत्  
संपादयेद्यस्तव मार्गवित्सः ॥’

इत्याद्यन्यैरुक्तम् । ननु भवतु नामैतद्यदन्तः  
क्षणमवधानमात्रायोगिनो जन्मकृत्यं सिद्धेदि-  
ति, इदं तु न नः प्रतिभाति यदन्तःप्राण-  
चारे नालिकायबदान्तं क्रमेणाभिधाय द्वित्रि-  
चतुरब्दादिकमव्यतिक्रमेण निष्कारणमेव  
द्वादशाब्दाद्यभिहितमिति । तत्रापि द्वादशाना-  
मेवाब्दानामुदयो न त्रयोदशानां, षष्ठिरेव न  
पुनरेकोनषष्ठिरिति, तदधिकस्य चोदयानभिधा-  
नमिति न किंचिदत्र निमित्तमुत्पश्यामः,—इति  
किमेतदिति न जानीमः । अत्रोच्यते—इह ताव-

योगिनां प्राणे जिते सत्येतद्वेत् न त्वन्यथा,  
 प्राणजयश्च योगशास्त्रायुक्तया क्रमेणैव भवेत्;  
 अत एव तत्र 'क्रामेदजितां मात्राम्' इत्यायु-  
 क्तम् । ततश्चात्र तु व्यादिक्रमेणैव यथायथं तारत-  
 म्यादब्दपर्यन्तं तदुदय उक्तः । एवं जितप्राणः  
 कश्चिद्योगी यदि क्रममपहाय तत्र द्वादशानाम-  
 बदानामुदयमनुसंदध्यात्, तत्स्य निमित्तता-  
 मियात् अत्यन्तमेव प्राणस्य जितत्वात्; न चेह  
 ज्योतिःशास्त्रवत् संवत्सराणां क्रमः कश्चिद्वि-  
 वक्षितो येनास्यातिक्रमः स्यात्; यावता हि  
 जितप्राणो योगी यन्नाम तत्रानुसंधत्ते तत्स्य  
 साक्षात्कृतं भवेत्— इत्यभिधानीयं, तच्चैवमस्तु  
 नैवं वा को विशेषः । न चात्र योगिनां प्राणं  
 जेतुं किंचिदपेक्षान्तरमस्ति येन क्रमोऽवश्य-  
 स्वीकार्यः स्यात् । न च सहसैवात्यन्तं विद्वोऽ  
 प्यनुसन्धानं कार्यम्, -इत्यन्तरा सोपानकल्पतया

द्वादशाब्दोदय उक्तः । एवं षष्ठ्यब्दोदयेऽपि  
वाच्यम् । तस्माद्यथांशांशिकाक्रमेण विषं भक्ष-  
यन् कश्चिज्जीर्णविषः सन् अक्रमेण बह्वपि विषं  
भक्षयन् जरयेदेवमिहापि ज्ञेयम् । एतदेव च  
तदधिकस्याप्युदयानभिधाने निमित्तम् । एवं  
परां काष्ठां प्राप्तो योगी यत्किञ्चित्तत्रानुसंदध्यात्  
तदेव साक्षात्कुर्यात्— इत्यानन्त्यात्कियदन्यद-  
भिधीयते इति । न ह्यतोऽधिकेनोक्तेन किंचित्प्र-  
योजनान्तरमुत्पश्यामः । यदुक्तमनेनान्यत्र

‘न षष्ठ्यब्दोदयादधिकं परीक्षयते आनन्त्यात् ।’

( तं. सा० ६ आ० )

इति । यत्पुनरन्यत्र विंशत्यधिकोक्तराब्दशतो-  
दयोऽप्युक्तस्तदप्येवं प्रदर्शनपरमेवेत्येकस्मिन्नेव  
प्राणचारे कल्पोऽप्यनुपसंहितः साक्षात्कृतो भवेद-  
व को नामात्र विरोधः । यत्तु द्वादशानामेवाब्दा-  
नां षष्ठेरेव वा कथमभ्युदयोऽभिहितः,—इत्युक्तं  
तद्यद्यपि शिंशपाचोदयं तदन्याभिधानेऽप्येवंचो-

द्यावकाशात्, तथापि अत्यन्तमेवापूर्वार्थदर्शनेन  
श्रोतृणामत्र संमोहो मा भूत्—इति कारुण्याद्भ-  
गवता प्राच्यगणनाक्रमसजातीयमेवैतदुक्तमिति  
न कश्चिद्वोषः ॥ १२८ ॥

एवमन्तः कालस्य खरूपं निरूप्य वहिरपि  
निरूपयति

इति प्राणोदये योऽयं  
कालः शक्तयेकविग्रहः ।

विश्वात्मान्तःस्थितस्तस्य  
बाह्ये रूपं निरूप्यते ॥ १२९ ॥

प्राणोदय इत्यर्थादपानोदयेऽपि विश्वात्मत्वे  
हेतुः ‘शक्तयेकविग्रह’ इति ॥

तदेवाह

षट् प्राणाश्चषकस्तेषां  
षष्ठिर्नाली च तास्तथा ।

तिथिस्तत्रिंशता मास-  
 स्ते द्वादश तु वत्सरः ॥ १३० ॥  
 अब्दं पित्र्यस्त्वहोरात्र  
 उदगदक्षिणतोऽयनात् ।  
 पितृणां यत्स्वमानेन  
 वर्षं तद्विव्यमुच्यते ॥ १३१ ॥  
 षष्ठ्यधिकं च त्रिशतं  
 वर्षाणामत्र मानुषम् ।

तथेति षष्ठिरेव । स्वमानेनेति मानुषात्मक-  
 स्वकाहोरात्रकल्पनयेत्यर्थः । यत्पित्र्यं वर्षं तदेव  
 दिव्यमुच्यते, येन पितृणां देवानामप्यहो-  
 रात्रादि समानमेवेति भावः । तस्य च पित्र्यस्य  
 दिव्यस्य वा वर्षस्य कियन्मानमित्युक्तं ‘मानुषं  
 षष्ठ्यधिकं वर्षशतत्रयम्’ इति ॥ १३१ ॥

एतदेव विभजति

तत्र द्वादशभिर्हत्वा  
 माससंख्यात्र लभ्यते ॥ १३२ ॥

तां पुनस्त्रिंशता हत्वा-  
 होरात्रकल्पना वदेत् ।

हत्वा तां चैकविंशत्या  
 सहस्रैः षट्शतेन च ॥ १३३ ॥

प्राणसंख्यां वदेत्तत्र  
 षष्ठ्याद्यब्दोदयं पुनः ।

तदिति, दिव्यं वर्षं 'द्वादशभिर्हत्वा, इति  
 द्वादशभिर्विभज्य, तेनात्र मानुषवर्षत्रिंशदात्मा  
 द्वादशो भागो मासः । तामिति, माससंख्यां  
 'त्रिंशता हत्वा' त्रिंशत्रूपा कृत्वा, तेनात्र मानु-  
 षवर्षात्मा त्रिंशो भागो दिव्योऽहोरात्रः । तामिति,  
 मानुषषष्ठ्यधिकशतत्रयदिनात्मिकामहोरात्रक-  
 ल्पनाम् 'एकविंशत्या सहस्रैः षट्शतेन च

१ ग० पु० वहेदिति पाठः । २ ख० पु० द्वादशधा विभज्येति पाठः ।

हत्वा' इति तथात्वेन भागशः कृत्वेत्यर्थः । एवं  
हि प्रति मानुषीं नालिकां दिव्यः प्राणचारो  
भवेदिति भावः । एवमविशिष्टैव सर्वत्र प्रत्यहं  
प्राणचारे संख्येत्याख्यातं स्यात् । तत्रेति प्राण-  
संख्यायां, पुनरित्यादाविवेत्यर्थः ॥ १३३ ॥

नन्वन्ये पित्र्यमेव वर्षं देवानां दिनमित्यु-  
क्तवन्तस्तत्कथमिह तयोः साम्यमुक्तं, किमत्र  
किंचित्साधकं प्रमाणमस्ति ? इत्याशङ्क्याह

उक्तं च गुरुभिः श्रीम-  
द्रौरवादिस्ववृत्तिषु ॥ १३४ ॥

तदेव पठति

देवानां यद्होरात्रं  
मानुषाणां स हायनः ।  
शतत्रयेण षष्ठ्या च  
नृणां विबुधवत्सरः ॥ १३५ ॥

पित्र्यं दिनं मानुषाणां हायन इत्यविवादः ।  
 देवानामप्येवमित्युक्तेरनयोः साम्यमेव,—इत्य-  
 थासिद्धम् । नृणामित्यत्र हायनानामिति शेषः ॥  
 न केवलमेतद्वुरुभिरेवोक्तं यावदागमोऽप्येव-  
 मेव,—इत्याह

श्रीमत्स्वच्छन्दशास्त्रे च  
 तदेव मतमीक्ष्यते ।  
 पितृणां तदहोरात्र-  
 मित्युपक्रम्य पृष्ठतः ॥ १३६ ॥

एवं दैवस्त्वहोरात्र  
 इति हौक्योपसंहृतिः ।

पृष्ठत इति पश्चात् । यदुक्तं तत्र

‘ दक्षिणं चायनं रात्रिरुत्तरं चायनं दिनम् ।  
 पितृणां तदहोरात्रमनेनाब्दस्तु पूर्ववत् ॥  
 एवं दैवस्त्वहोरात्रस्तत्राप्यब्दादि पूर्ववत् । ’

(स्व० ११२०८)

१ क० पु० उक्तेन तयोरिति पाठः । २ ग० पु० अपीति पाठः ।

इति ॥ १३६ ॥

एवं पित्र्यं वर्षं देवानां दिनमिति यदन्यैरुक्तं  
तदयुक्तमेव,—इत्याह

तेन ये गुरवः श्रीम-  
त्स्वच्छन्दोक्तिद्वयादितः ॥ १३७

पित्र्यं वर्षं दिव्यदिन-  
मूचुभ्रान्ता हि ते मुधा ।

‘भ्रान्ता’ इत्यत्र हेतुः ‘उक्तिद्वयादितः’  
इति । पितृणामित्येकोक्तिः, एवं दैव इति  
द्वितीया, आदिशब्दाद्वरुद्धिकारोक्तिः ॥ १३७ ॥

इदानीमेतदुपजीवनेनैव युगादिव्यवस्था-  
मप्याह

दिव्यार्काब्दसहस्राणि

युगेषु चतुरादितः ॥ १३८ ॥

एकैकहान्या तावद्द्विः

शतैस्तेष्वष्टु संधयः ।

चतुर्युगैकसप्तत्या  
 मन्वन्तस्ते चतुर्दश ॥१३९॥  
 ब्रह्मणोऽहस्तत्र चेन्द्राः  
 क्रमाद्यान्ति चतुर्दश ।

‘अर्का’ द्वादश । युगेषु चतुर्ष्वपि चतुरादित एकैकहान्येत्येषां विभागः; तेन कृते चत्वारि सहस्राणि, त्रेतायां त्रीणि, द्वापरे द्वे, कलावेकम्—इति दिव्यानां वर्षाणां दशसहस्राणि चतुर्षु युगेषु मानम् । अवशिष्टस्य सहस्रद्वयस्य विभागमाह ‘तावद्विरित्यादिना’ । तावद्विश्चतुरुद्यादिभिरेवाष्ट सन्धय इति चतुर्णां युगानामाद्यन्तयोर्भावात्, उभयमीलनया तु चत्वारः । एवं कलेरन्तंगं शतं कृतस्यादौ चत्वारि शतानीति कलिकृतयुगसंध्या पञ्च शतानि एवं कृतत्रेतयोः संध्या सप्तशतानि, त्रेताद्वापरयोः पञ्च, द्वापरकलियुगयोस्त्रीणि

गणयित्वा सहस्रद्वयम्,—इत्युभयतो दिव्यं वर्ष-  
सहस्रद्वादशकं चतुर्युगम् । तदुक्तम्

‘द्वादशाब्दसहस्राणि विज्ञेयं तु चतुर्युगम् ।  
चतुर्भिस्तु कृतं देवि सहस्रैस्तु यथाक्रमम् ॥  
त्रेता ज्ञेया त्रिभिर्देवि द्वाभ्यां वै द्वापरः स्मृतः ।  
सहस्रैव वर्षाणां विज्ञेयस्तु कलिः प्रिये ॥’  
(स्व० ११२१०)

इति । तथा

‘शतानि चत्वारि कृते त्वादिरन्तश्च कीर्त्ते ।  
त्रेते शतत्रयं ज्ञेयं द्वापरे तु शतद्वयम् ॥  
कलौ चापि शतं ज्ञेयं संध्यामानमिदं स्मृतम् ।’  
(स्व० ११२१२)

इति । त इति मन्वन्ताः । तत्रेति ब्राह्मोऽहिं,  
चतुर्दशोति तेन प्रतिमन्वन्तरमेकैक इन्द्रः  
संहारं यातीत्यर्थः । तदुक्तम्

‘दिनेनैकेन ब्राह्मेण इन्द्राश्चैव चतुर्दश ।  
राज्यं कृत्वा क्रमाधान्ति मन्वन्तरव्यवस्थया ॥’  
(स्व० ११२२९)

इति । अत एवानेन संहारचित्रताया अप्यव-  
काशो दत्तः ॥ १३९ ॥

तदाह

ब्रह्माहोऽन्ते कालवह्ने-  
ज्वाला योजनलक्षिणी ॥ १४०  
दग्ध्वा लोकत्रयं धूमा-  
त्वन्यत्प्रस्वापयेत्रयम् ।

लोकत्रयमिति, निरयेभ्यः प्रभृति भूर्भुवः-  
स्वःपर्यन्तमित्यर्थः । यदुक्तम्

‘ सा दहेन्द्रकान्देवि पातालानि समन्ततः ।  
त्रिंश्लोकांश्वैव दहति भूर्भुवःस्वःपदान्तकान् ॥ १ ॥

(स्व० ११२३७)

इति । अन्यदिति, महोऽनन्तपःसंज्ञम् ॥ १४० ॥

ननु सर्वेषां भुवने श्वराणामधोऽध एव सर्वत्र  
सृष्टिसंहारकारित्वं श्रूयते; वक्ष्यते च पुरस्ता-  
त्तदिदं पुनः कस्मादन्यथोक्तम्,—इत्याशङ्क्याह

निरयेभ्यः पुरा काल-  
 वह्नेव्यक्तिर्यतस्ततः ॥ १४१ ॥

विभुरधःस्थितोऽपीश  
 इति श्रीरौरवं मतम् ।

अस्य खलु निरयेभ्यः पूर्वं स्वाष्टिरिति  
 तदधोऽवस्थानं न तु तदपकर्षात्; अतश्च तदधः-  
 स्थितोऽपि विभुव्यापकत्वादूर्ध्वमपि संहारादौ  
 स्वामीत्यर्थः । न चैतदस्माभिः स्वोपज्ञमेवो-  
 क्तमित्याह ‘इति श्रीरौरवं मतम्’ इति ।  
 तदुक्तं तत्र

‘नरकाणामधः पूर्वं व्यक्तिरस्योपजायते ।

सर्वस्थानोऽपि संस्तसादधःस्थ इव लक्ष्यते ॥ १ ॥

इति ॥ १४१ ॥

न केवलमेवं विश्रमास्ते यावदेकार्णवीभावे-  
 ऽपि, — इत्याह

१ ग० पु० विभुरप्येष तदध इति पाठः ।

ब्रह्मनिःश्वासनिर्धूते  
 भस्मनि स्वेदवारिणा ॥ १४२ ॥  
 तदीयेनाष्टुं विश्वं  
 तिष्ठेत्तावन्निशागमे ।

ननु यद्येवं तत्तदा तेषां भुवनानामीश्वरा-  
 स्तद्वासिनो वा जीवाः कुत्रासते ? इत्याशङ्क्याह  
 तस्मिन्निशावधौ सर्वे

पुद्गलाः सूक्ष्मदेहगाः ॥ १४३ ॥  
 अग्निवेगेरिता लोके  
 जने स्युर्लयकेवलाः ।

कूष्माण्डहाटकाद्यास्तु  
 क्रीडन्ति महदाल्ये ॥ १४४ ॥

‘सूक्ष्मदेहगाः’ पुर्यष्टकरूपाः । तुशब्दो  
 व्यातिरेके । अत एव क्रीडन्तीत्युक्तम् ॥ १४४ ॥  
 निशाक्षये पुनः किं स्यात्—इत्याशङ्क्याह

निशाक्षये पुनः सृष्टिं  
कुरुते तामसादितः ।

तामसादित इति, यदुक्तम्

‘प्रथमं तामसीं सृष्टिं करोति तमसोत्कटाम् ।’

(स्व० ११२४४)

इत्युपक्रम्य

‘तमोरजःसमावेशान्मानवान्स सुजेत्पुनः ।

रजःसत्त्वसमाविष्टः सुजेन्मुनिवरेष्वरान् ॥

गतनिद्रः प्रबुद्धः स सत्त्वाविष्टो जगत्पतिः ।

सुजेदेवान्सलोकांश्च पूर्वयैव व्यवस्थया ॥’

(स्व० ११२४६)

इति ॥

एवं प्रत्यहं कुर्वते मन्त्रन्तराष्ट्राविंशत्यात्म-  
काहोरात्रकलनया स्वकर्वर्षशतान्तेऽस्य संहारः—  
इत्याह

स्वकर्वर्षशतान्तेऽस्य

क्षयस्तद्वैष्णवं दिनम् ॥ १४५ ॥

रात्रिश्च तावतीत्येवं  
 विष्णुरुद्रशताभिधाः ।  
 क्रमात्स्वस्वशतान्तेषु  
 नश्यन्त्यत्राण्डलोपतः ॥ १४६

एतदेव यथोत्तरमतिदिशति ‘तदित्यादिना’ । तद्वाह्यं वर्षशतम् । ‘अण्डलोपतः’ इत्यण्डलोपमवधिं कृत्वा, तेन तन्नाशाद्रह्माण्डोऽपि नश्यतीत्यर्थः । तदुक्तम्

‘विष्णोश्च तदिनं प्रोक्तं रात्रिवै तत्समा भवेत् ।  
 अनेन परिमाणेन तस्याब्दं तु विधीयते ॥  
 वर्षाणां च शते पूर्णे सोऽपि याति परे लयम् ।  
 विष्णोरायुर्यदेवोक्तं रुद्रस्यैतदिनं प्रिये ॥’  
 (स्व० ११२६३)

इति ।

‘वत्सराणां शते पूर्णे शतरुद्रदिनक्षयात् ।  
 सोऽपि याति परं स्थानं.....॥’ (स्व० ११२७१)

इति ।

‘ शतरुद्राश्च देवेशि स्वान्दानां तु शतात्यये ।

ते प्रयान्ति परं तत्त्वं ततोऽण्डं च विनश्यति ॥ १ ॥

(स्व० ११२७३)

इति च । अण्डनाशाच्च कालाग्निरुद्रस्यापि  
नाशः,—इत्यर्थसिद्धम् । यदुक्तम्

‘ ततः कालाग्निरुद्रश्च कालतत्त्वे लयं ब्रजेत् । १ ॥

(स्व० ११२७७)

इति ॥ १४६ ॥

अव्यक्तान्तमपीयमेव व्यवस्था,—इत्याह

अवाद्यव्यक्ततत्त्वान्ते-

ष्वित्थं वर्षशतं क्रमात् ।

दिनरात्रिविभागः स्यात्

स्वंस्वायुःशतमानतः ॥ १४७ ॥

एवं व्यवस्थयाव्यक्तस्थानां कियन्मानं दिनं  
भवेत्,—इत्याशङ्काथाह

ब्रह्मणः प्रलयोल्लास-  
 सहस्रैस्तु रसाग्निभिः ।  
 अव्यक्तस्थेषु रुद्रेषु  
 दिनं रात्रिश्च तावती ॥ १४८

रसाग्निभिरिति, षट्क्षिंशता । ब्रह्मण इति,  
 बुद्धितत्त्वस्थस्य न तु सत्यलोकस्थस्य; नहि तदा-  
 युष्कलनयैतत्कलयितुमेव शक्यमिति भावः ।  
 तेन बुद्धितत्त्वस्थस्य ब्रह्मणो गुणतत्त्वशतरुद्रदि-  
 नान्ते संहारस्तदिनारम्भे च स्तृष्टिः—इति तदीये-  
 ऽब्दे तस्य सषष्ठिशतत्रयं प्रलयोल्लासा भवन्ति,  
 ते च शतेन गुणिताः षट्क्षिंशतसहस्रसंख्याका भवे-  
 युरित्युक्तं ‘रसाग्निभिः प्रलयोल्लाससहस्रैरिति  
 तावद्गुणपरीमाणं च गुणतत्त्ववासिनां रुद्राणा-  
 मायुर्यदव्यक्तस्थानां दिनामित्युक्तम् ‘अव्यक्त-  
 स्थेषु दिनं रात्रिश्च तावती’ इति । यदुक्तम्

‘षट्टिंशत्तु सहस्राणि ब्रह्मणां प्रलयोऽव्वाः ।

अव्यक्ते च दिनं प्रोक्तं रुद्राणां तन्निवासिनाम् ॥’

( स० ११२८९ )

इति । अस्याश्च व्यवस्थायाः शक्तितत्त्वान्तम-  
विशेषेऽप्यव्यक्तान्तमेवमातिदेशस्येदमेव प्रयो-  
जनं यदत्र गुणतत्त्ववर्तिरुद्रायुरपेक्षया दिनमा-  
नस्य संख्यानैयत्यमुत्पन्नमिति ॥ १४८ ॥

अत्र च स्तृष्टिसंहारादौ कस्याधिकारः,—  
इत्याशङ्क्याह

तदा श्रीकण्ठ एव स्या-  
त्साक्षात्संहारकृत्प्रभुः ।  
सर्वे रुद्रास्तथा मूले  
मायागर्भाधिकारिणः ॥ १४९

अव्यक्ताख्ये ह्याविरिश्चा-  
च्छ्रीकण्ठेन सहासते ।

साक्षात्र तु विरिच्चादिमुखेन, यतस्तदानीं  
 विरिच्चात्रभृति प्रकृतिगर्भाधिकारिणः सर्वं एव  
 तत्त्वावनेश्वररूपा रुद्रा अव्यक्ताख्ये मूले  
 प्रकृतितत्वे श्रीकण्ठेन सहासते, अर्थाच्छ्रीक-  
 णठनाथमेव नायकतया प्रधानीकृत्य तिष्ठन्ती-  
 त्यर्थः । यदुक्तम्

‘प्रजाः प्रजानां पतयः पितरो मानवैः सह ।

सांख्यज्ञानेन ये सिद्धा वेदेन ब्रह्मवादिनः ॥

छन्दःसामानि चोङ्कारो बुद्धिस्तदेवताः प्रिये ।

अहि तिष्ठन्ति ते सर्वे परमेशस्य धीमतः ॥’

इति ॥ १४९ ॥

ननु

‘महाकल्पस्य पर्यन्ते ब्रह्मा याति परे लयम् ।’

(स्व० ११२६१)

इत्याद्युक्त्या तस्य परशिवे लय उक्तस्तत्कथ-  
 मसावास्ते,— इत्याशङ्कायाह

निवृत्ताधःस्थकर्मा हि

ब्रह्मा तत्राधरे धियः ॥ १५० ॥

न भोक्तां ज्ञोऽधिकारे तु  
 वृत्त एव शिवीभवेत् ।  
 स एषोऽवान्तरलय-  
 स्तत्क्षये सृष्टिरुच्यते ॥ १५१ ॥

यद्यसाववृत्तपरशक्तिपातस्तद्युद्ध्यधोनिवृत्त-  
 कर्मतया भोगाभावात्तत्र भोक्ता न भवेत्,—इत्य-  
 त्रैवास्ते, अन्यथा पुनर्यदि ज्ञानी साक्षात्कृता-  
 त्मतत्त्वः स्यात् अधिकारनिवृत्यनन्तरं स  
 ‘शिवीभवेत्’ तदैकात्म्येनैव प्रस्फुरेदित्यर्थः ।  
 एवमन्येषामपि ज्ञेयम् । अवान्तरलय इति,  
 ब्रह्माण्डलयस्योक्तत्वात्प्रकृत्यण्डलयस्य च वक्ष्य-  
 मणत्वात् ॥ १५१ ॥

नन्वत्र

‘बुद्धितत्त्वे स्थिता वौद्धा गुणेष्वप्याहृताः स्थिताः ।  
 स्थिता वेदविदः पुंसि त्वव्यक्ते पाञ्चरात्रिकाः ॥’

१ क० ग० पु० ज्ञाधिकारे इति तथा ख० पु० वृत्तेरेवेति पाठः ।  
 ग० पु० भोक्ता ज्ञान्यधिकारे तु इति पाठः ।

इत्याद्युत्तया केचिदात्मानो मुक्ताः संभवन्ति,  
केचिच्च बद्धास्तत्कथमविशेषैर्णौकूं ‘तत्क्षये  
स्वष्टिरुच्यते’ इति, नहि मुक्तांत्मनां पुनः संस्वृतिः  
स्यात्— इत्याशङ्कयाह

सांख्यवेदादिसंसिद्धा-  
ञ्चीकण्ठस्तदहर्मुखे ।  
सृजत्येव पुनस्तेन  
न सम्यद्भुक्तिरीदशी ॥ १५२ ॥

इदानीं पूर्वोक्त्यैव नीत्या यथोत्तरं वृद्धिक्र-  
मेण दिनादिव्यवस्थामतिदेशद्वारेण दर्शयति-  
‘प्रधाने’ इत्यादिना ‘सामनसे पदे’ इत्यन्तम्

प्रधाने यदहोरात्रं  
तज्जं वर्षशतं विभोः ।  
श्रीकण्ठस्यायुरेतच्च  
दिनं कञ्चुकवासिनाम् ॥ १५३ ॥

તત્કર્માન્નિયતિઃ કાલો  
 રાગો વિદ્યા કલેત્યમી ।  
 યાન્ત્યન્યોન્યં લયં તેષા-  
 માયુર્ગાહનિકં દિનમ् ॥૧૯૪॥  
 તહિનપ્રક્ષયે વિશ્વં  
 માયાયાં પ્રવિલીયતે ।  
 ક્ષીણાયાં નિશિ તાવત્યાં  
 ગહનેશઃ સૂજેત્પુનઃ ॥૧૯૫॥  
 એવમબ્યક્તકાલં તુ  
 પરાર્ધેર્દશભિર્જહિ ।  
 માયાહસ્તાવતી રાત્રિ-  
 ર્ભવેત્પ્રલય એષ સઃ ॥૧૯૬॥  
 માયાકાલં પરાર્ધાનાં  
 ગુણયિત્વા શતેન તુ ।

ऐश्वरो दिवसो नादः  
 प्राणात्मात्र सृजेज्जगत् ॥१५७  
 तावती चैश्वरी रात्रि-  
 र्यत्र प्राणः प्रशाम्यति ।

अहोरात्रमिति, गुणतत्त्ववर्तिरुद्रायुरपेक्षया  
 ब्राह्मप्रलयोल्लासद्वासपतिसहस्रसंख्याकम् । तज्ज-  
 मिति, षष्ठ्यधिकेन शतत्रयेण गुणयित्वा  
 इत्यर्थः । एतदिति, वर्षशतपरीमाणं श्रीकण्ठी-  
 यमायुः । कञ्चुकवासिनामित्यर्थान्नियतिरुद्व-  
 स्थानां वामदेवादीनां न तु कालतत्त्वादिगता-  
 नामपि; तदपेक्षया हि कालतत्त्वादौ यथोत्तरं  
 वृद्ध्यादिव्यवस्था संभवेत्, अत एव ‘क्रमाद-  
 न्योन्यं लयं यान्ति’ इत्युक्तम् । आगमोऽप्येवं

‘ततो नियतिकालौ च रागो विद्या कला तथा ।

परस्परं लयं यान्ति क्रमात्सर्वे स्वमानतः ॥’

(स्व० ११२९२)

इति । तेषामिति, कलातत्त्वस्थानां महादेवा-

दीनां न तु सर्वेषां कञ्चुकवासिनां; तथात्वे हि  
गाहनिकं दिनमव्यक्तकालसंख्यामपेक्ष्य पञ्च-  
दशस्थानावस्थितेन दशगुणेन परार्थेन वक्ष्य-  
माणं गुणनं सङ्गतिमियात् । तत्सर्वेषामेव कञ्चु-  
कवासिनां यथोत्तरमायुषो वृद्ध्या गाहनिकस्य  
दिनस्यानवच्छन्नसंख्याप्रतिपादनार्थमेवं वक्ष्य-  
माणं सङ्गच्छते,—इत्यलं बहुना । गणना तु  
ग्रन्थविस्तरभयान्न लिखिता,—इति स्वयमेवा-  
भ्यूद्या । तावत्यामिति, वक्ष्यमाणदिनसमाना-  
याम् । जहीति गुणयेत्यर्थः । यदुक्तम्

‘प्राधानिकपरार्थेन दशधा गुणितेन च ।  
माया संहरते सर्वं पुनश्चैव सृजेज्जगत् ॥  
मायाकालपरार्थस्य शतधा गुणितस्य च ।  
ईश्वरः कुरुते सृष्टिं संहरेच्च पुनः सृजेत् ॥’

(ख० ११२९७)

इति । अनेन चात्रोत्तरोत्तरं कालः प्रकृष्यते,—  
इत्युक्तं स्यात्; एवमुत्तरत्रापि ज्ञेयम् । ‘नाद’

१ पुनश्च संहरेज्जगदिति मूलग्रन्थपाठः ।

इति वाहिरुन्मेषरूपतया नदनस्वभाव ईश्वरः ।  
प्राणात्मेति, प्राणप्रमातृत्वात् । प्रशास्यतीति,  
अत ऊर्ध्वं प्राणस्य प्राधान्याभावात्, विश्व-  
मिति तस्याप्यहन्तायां विश्रान्तेः ॥ १५७ ॥

न केवलमत्र नादात्मनः प्राणस्यैव प्रशमो  
यावद्विन्द्राद्यात्मिकायाः संविदोऽपि भविष्यति,—  
इत्याह

प्राणगर्भस्थमप्यत्र  
विश्वं सौषुम्नवर्त्मना ॥ १५८ ॥

प्राणे ब्रह्मविले शान्ते  
संविद्याप्यवशिष्यते ।

अंशांशिकातोऽप्येतस्याः  
सूक्ष्मसूक्ष्मतरोल्यः ॥ १५९ ॥

गुणयित्वैश्वरं कालं  
पराधीनां शतेन तु ।

सादाशिवं दिनं रात्रि-  
र्महाप्रलय एव च ॥ १६० ॥

सदाशिवः स्वकालान्ते  
बिन्दुधैर्यन्दुनिरोधिकाः ।  
आक्रम्य नादे लीयेत  
गृहीत्वा सचराचरम् ॥ १६१ ॥

नादो नादान्तवृत्त्या तु  
भित्त्वा ब्रह्मविलं हठात् ।  
शक्तितत्त्वे लयं याति  
निजकालपरिक्षये ॥ १६२ ॥

एतावच्छक्तितत्त्वे तु  
विज्ञेयं खल्वहर्निशम् ।  
शक्तिः स्वकालविलये  
व्यापिन्यां लीयते पुनः ॥ १६३ ॥

व्यापिन्या तद्विवारात्रं  
 लीयते साप्यनाश्रिते ।  
 परार्धकोद्या हत्वापि  
 शक्तिकालमनाश्रिते ॥ १६४ ॥  
 दिनं रात्रिश्च तत्काले  
 परार्धगुणितेऽपि च ।  
 सोऽपि याति लयं साम्य-  
 संज्ञे सामनसे पदे ॥ १६५ ॥  
 महाप्रलय इति, शुद्धाध्वनोऽपि संहरणात् ।

तदुक्तम्

' ततः सदाशिवो देवः स्वमानेन च संहरेत् ।  
 सृजते च पुनर्भूय आत्मीये देव्यहर्षुखे ॥  
 महाप्रलय ऐशोक्तः सादाख्ये तु दिनक्षये । '

( सू. ११२९८ )

इति ।

‘ विन्दुं चैवार्धचन्द्रं च भित्त्वा चैव निरोधिकाम् ।  
नादतत्त्वे लयं याति गृहीत्वा सचराचरम् ॥’  
( स्व० ११३०० )

इति । नादान्तवृत्त्येति, नादान्तभूमिकामासा-  
द्यत्यर्थः । यदुक्तम् ।

‘ नादः सौषुप्तमार्गेण भित्त्वा ब्रह्मबिलं प्रिये ।  
शक्तितत्त्वे लयं याति शक्तितत्त्वदिनक्षये ॥’

( स्व० ११३०१ )

इति । एतावदिति, सदाशिवायुःसंख्यातम् ।  
तदिति, यः शक्तिलयकालः । परार्धकोद्योति,  
यदुक्तम् ।

‘ शक्तिकालपरार्धस्य कोटिधा गुणितस्य तु ।  
अनाश्रितस्य देवस्य दिनमेकं प्रकीर्तितम् ॥’

( स्व० ११३०३ )

सोऽपीत्यनाश्रितः । तदुक्तम् ।

‘ अनेन परिमाणेन परार्धगुणितेन च ।  
सोऽपि याति परं स्थानं कारणं समनाश्रयम् ॥’  
( स्व० ११३०४ )

इति ॥ १६५ ॥

नन्वेवं समनाया अपि लयः कस्मान्नोच्य-  
ते,—इत्याशङ्क्याह  
स कालः साम्यसंज्ञः स्या-  
नित्योऽकल्यः कलात्मकः ।  
यत्तत्सामनसं रूपं  
तत्साम्यं ब्रह्म विश्वगम् ॥१६६॥

यतः स विश्वकलनाकारी कालः समना-  
ख्या येयं कला शक्तिस्तदात्मकोऽत एव नित्यो,  
न ह्यस्याः समनाख्यायाः शक्तेर्महाप्रलयेऽपि  
नाशः,—इत्याशंयः । यदभिप्रायेणैवान्यैः ‘शंभुः  
पुरुषो माया नित्यम्’इत्याद्युक्तम् । अत एव  
पृथिव्यादेरनाश्रितान्तस्य विश्वस्याभेदात्मना  
साम्येनावस्थानात्साम्यशब्दाभिधेयः, अत एव  
भेदप्रथाया अभावात् ‘अकल्यः’ कलयितुमशक्य  
इत्यर्थः । शक्त्यन्तं हि विश्वसंहारे वृत्ते सकलोऽ  
यमणुवर्गः संभूय समनायामेवास्ते,— इत्याह

‘यत्तत्सामनसं रूपं तद्विश्वगं साम्यम्’इति ।  
न चैवमपि भेदवादिवदिदं परस्माद्व्याणोऽति-  
रिक्तमित्युक्तं ‘ब्रह्म’ इति, परब्रह्मरूपमित्यर्थः ।  
तदुक्तम्

‘स कालः साम्यसंज्ञश्च जन्ममृत्युभयांपहः ।

तस्याप्यूर्ध्वमेयस्तु कालः स्यात्परमावधिः ॥

नित्यो नित्योदितो देवि अकल्यश्च न कल्यते ।’

( स्व ० ११३४६ )

इति ॥ १६६ ॥

न केवलमत्र प्रलयावसरे विश्वस्यावस्थान-  
मेव यावत्सृष्टिर(ष्टाव)पि,—इत्याह

अतः सामनसात्काला-

न्निमेषोन्मेषमात्रतः ।

तुव्यादिकं परार्धान्तं

सूते सैवात्र निष्ठितम् ॥ १६७ ॥

१ मृत्युजरापह इति मूलग्रन्थे पाठः ।

२ ख ० उ० सामरसादिति पाठः ।

३ ख ० उ० उन्मेषरूपत इति पाठः ।

४ क ० ख ० उ० सूत्रं चैवेति पाठः ।

निमेषोन्मेषमात्रत इति, सदाशिवे श्वरद-  
शामधिशयानादित्यर्थः । यदुक्तम्

‘स चाधः कल्येत्सर्वं व्यापिन्याद्यं धरावधि ।

तु त्यादिभिः कलाभिश्च देव्यध्वानं चराचरम् ॥’

(स्व० ११३०७)

इति । अत एव चान्यैरस्मच्छास्त्रप्रक्रियामजानानैः ‘शक्तयन्तं महाप्रलये वृत्ते सकलोऽयमणुवर्गः प्रलयान्त ऊर्ध्वोर्ध्वमवस्थितेरभिधानात्परिशिष्टं शिवतत्त्वमेवासादयेत् । तदासादनमेव च मुक्तिः; तदक्रमेण सर्वेषामनायासमेव सा सिद्ध्येदिति किं शास्त्रानुष्टानादिना’ इत्यादियज्ञोदितं तदुत्थानोपहतमेव । न हि शक्तयन्तं प्रलयेऽप्येषां शिवतत्त्व एवावस्थानं समनायामेवमभिधानात्

‘समनान्तं वरारोहे पाशजालमनन्तकम् ।’

(स्व० ४१४२९)

इत्याद्युत्तया तदन्तं च बन्ध एव,—इति को

१ क० पु० कल्येद्विश्वमिति पाठः ।

नाम तत्र मुक्तेरवकाशः । न चैवमपि शंभुवत्स-  
मनाया अपि नित्यत्वादभेदवादक्षतिर्भेदमेवा-  
धिकृत्य स्तृष्टिप्रलयादिव्यवहारस्योत्थानात् ; व-  
स्तुतः पुनरभेदवादचर्चा प्रतिपदमिह दर्शिता  
दर्शयिष्यते च,—इत्यलं बहुना ॥ १६७ ॥

एवमुक्तवक्ष्यमाणपरिमाणोपयोगिन्याः सं-  
ख्यायाः क्रमेण रूपं दर्शयति

दशशतसहस्रमयुतं

लक्षनियुतकोटि सार्वुदं वृन्दम् ।

खर्वनिखर्वे शंखा-

ब्जजलधिमध्यान्तमथ परार्धं च ॥

अब्जेति पद्मं, जलधीति सागरः ॥ १६८ ॥

नन्वेवमवस्थानमेषां कथं स्यात् ? इत्या-  
शङ्क्याह

इत्येकस्मात्प्रभृति हि

दशधादशधा क्रमेण कलयित्वा ।

एकादिपराधान्ते-

ष्वष्टादशसु स्थितिं ब्रूयात् ॥ १६९

यदुक्तम्

‘एकं दशगुणं पूर्वं शतं दशगुणं तु तत् ।  
 शतं दशगुणं कृत्वा सहस्रं परिकीर्तितम् ॥  
 सहस्रं दशधा चैवमयुतं तद्दि कीर्तितम् ।  
 दशायुतानि लक्षं तु नियुतं दश तानि तु ॥  
 दश तानि च कोटिः स्यादश कोव्यस्तदर्दुदम् ।  
 अर्दुदैर्दशभिर्दृन्दं सर्वं दशभिरेव तैः ॥  
 दशभिस्तन्निखर्वं तु शङ्कुः स्यादश तानि तु ।  
 शङ्कुभिर्दशभिः पद्मं दश पद्मानि सागरः ॥  
 सागरैर्दशभिर्मध्यमन्तस्तैर्दशभिः स्मृतः ।  
 अन्तं दशाहतं कृत्वा परार्थं तु प्रकीर्तितम् ॥  
 एवमष्टादशैतानि स्थानानि गणितस्य तु ।’

इति ॥ १६९ ॥

एवमत्र स्तृष्टिप्रलयानामानन्त्येऽपि गौण-  
 मुख्यभावं दर्शयितुमाह  
 चत्वार एते प्रलया  
 मुख्याः सर्गाश्च तत्कलाः ।

भूमूलनैशशक्तिस्था-  
स्तदेवाण्डचतुष्टयम् ॥ १७० ॥

मुख्या इत्यवान्तराणामनन्तानां प्रलयानां  
सर्गाणां चात्रैवान्तर्भावात् । 'तत्कला' इति  
तेषां प्रलयानां सर्गाणां च 'कलाः' पृथि-  
व्यादिभेदचतुष्टयरूपा अंशा इत्यर्थः । तदेवेति,  
भूमूलादि । तदुक्तम्

'निजशक्तिवैभवभराण्डचतुष्टयमिदं विभागेन ।  
शक्तिर्माया प्रकृतिः पृथ्वी चेति प्रभावितं प्रभुणा ॥'

( प० सा० ४ छो० )

इति ॥ १७० ॥

अत्रैव स्त्रृसंहर्तृविभागमपि दर्शयति

कालमिर्भुवि संहर्ता  
मायान्ते कालतत्त्वराट् ।

श्रीकण्ठो मूल एकत्र  
सृष्टिसंहारकारकः ॥ १७१ ॥

तत्त्वयो वान्तरस्तस्मा-  
देकः सृष्टिलयेशिता ।  
श्रीमानघोरः शक्त्यन्ते  
संहर्ता सृष्टिकृच्च सः ॥ १७२ ॥

संहर्ता न पुनः खष्टा तद्वि ब्रह्मादीनामेव  
हि पूर्वमुक्तं, कालतत्त्वराङ्गिति कालतत्त्वाधिपः  
श्रीकण्ठः । यदुक्तम्

‘एकवीरः शिखोदश्च श्रीकण्ठः कालमाश्रितः ।’  
(मा० वि० ११२७)

इति । श्रीकण्ठ इत्यव्यक्तस्थः । एकत्रेपि त्रि-  
ष्वपि योज्यम् । तत्त्वय इति श्रीकण्ठकर्तृकः  
संहारः । यद्वा त्रिष्वपि पृथिव्यादिषु स्थानेषु  
परापररूपतामधिशयानः श्रीकण्ठनाथ एककः  
सृष्टिसंहारकारकः । यदुक्तम्

‘श्रीकण्ठ एव परया मूर्त्या कालाश्रित्यते ।’  
इति । तथा

‘त्रिष्वेब संस्थितो रुद्रः कालरूपी महेश्वरः ।’

इति । 'शत्यन्त'इति शुद्धाध्वनि । तदुक्तम्  
 ' तदूर्ध्वे शुद्धमध्वानं यावच्छत्यन्तगोचरम् ।  
 तत्सर्वं संहरेद्वोरमधोरो धोरनाशनः ॥ '

इति ॥ १७२ ॥

न केवलं शत्यन्तं प्रलयस्यैव महत्त्वं याव-  
 त्सृष्टेरपीत्याह

तत्सृष्टौ सृष्टिसंहारा  
 निःसंख्या जगतां यतः ।  
 अन्तर्भूतास्ततः शक्ती  
 महासृष्टिरुदाहृता ॥ १७३ ॥

ननु पृथिव्यादितत्वप्रलये यैव तन्निवासि-  
 नामणूनां व्यवस्था सैव किं तत्त्वेश्वरणां न वा ?  
 इत्याशङ्क्याह-

लये ब्रह्मा हरी रुद्र-  
 शतान्यष्टकपञ्चकम् ।

इत्यन्योन्यं क्रमाद्यान्ति  
लयं मायान्तंकेऽध्वनि ॥ १७४

मायातत्त्वलये त्वेते  
प्रयान्ति परमं पदम् ।

शुद्धाध्वव्यवस्थितानां पुनः किं परमं पदम् ?  
इत्याशङ्क्याह

मायोर्ध्वे ये सिताध्वस्था-  
स्तेषां परशिवे लयः\* ॥ १७५ ॥

तत्राप्यौपाधिकाद्वेदा-  
ल्लये भेदं परे विदुः ।

तत्रापीति, परशिवे । परे विदुरिति, न पुन-  
रस्माकमिदं मतमित्याशयः ॥ १७५ ॥

नन्वेवमपवृक्तेषु पुनः सृष्टौ तत्र केषामधि-  
कारः ? इत्याशङ्क्याह

\* ग० पु० गे इति पाठः ।

\* क० पु० तद्रूपोपेन्द्ररुद्राणामीशसादाख्यशक्तयः । इति अधिकः पाठः ।

एवं तात्त्वेश्वरे वर्गे  
 लीने सृष्टौ पुनः परे ॥ १७६ ॥  
 तत्साधकाः शिवेष्टा वा  
 तत्स्थानमधिशोरते ।

तत्साधका इति

‘लोकधर्मिणमारोप्य मते भुवनभर्तरि ।’

इत्यादिना निरूपिताश्चर्यादिक्रमेण प्रेप्सिततत्त्व-  
 ज्ञुवनैश्वर्याः । शिवेष्टा इति, नदिच्छामात्रानु-  
 गृहीताः ॥ १७६ ॥

नन्वेवमप्येषां ब्रह्मादिशब्दप्रवृत्तौ किं निमि-  
 तम् ? इत्याशङ्क्याह

ब्राह्मी नाम परस्यैव

शक्तिस्तां यत्र पातयेत् ॥ १७७ ॥

स ब्रह्मा विष्णुरुद्राद्या

वैष्णव्यादेरतः क्रमात् ।

‘अत’इति शक्तेः । तदुक्तम्

‘ब्राह्मी च वैष्णवी शक्तिराधिकारपदं गता ।  
यं चाधितिष्ठत्यात्मानं तत्संज्ञां स प्रपद्यते ॥  
तदाधिकारं कुरुते इच्छया परमात्मनः ।’

( स्व० ११२६९ )

इति ॥ १७७ ॥

ननु ब्राह्मी नाम यदि शिवस्यैव शक्तिस्त-  
त्कथमसावन्यं यायायेनायं ब्रह्मेत्युच्यते, न ह्य-  
न्यदीयर्धर्मस्यान्यत्रान्वयः संभवेत् ? इत्याश-  
ङ्क्याह

शक्तिमन्तं विहायान्यं

शक्तिः किं याति नेष्टशम् १७८

छादितप्रथिताशेष

शक्तिरेकः शिवस्तथा ।

न ह्येतच्छिवलक्षणं शक्तिमन्तं विहायान्यं  
ब्रह्मादिलक्षणं शक्तिर्याति’इत्येवंविधमुक्तं, किं-  
त्वनन्तशक्तिखचितत्वेऽपि कांचिच्छक्तिं प्रच्छाद्य

कांचिच्च प्रकटीकृत्यैक एव शिवस्तथा ब्रह्मवि-  
ष्वाद्यात्मनावभासत इति ॥ १७८ ॥

ननु प्राणस्य परं तत्त्वं प्रत्युपायत्वमस्तीति  
प्रागुपक्रान्तं तत्तदनभिधाय तदाश्रयेण स्तृष्टि-  
संहारादीनामेव स्वरूपमुच्यते,—इति किमेतत्?  
इत्याशङ्क्याह

एवं विसृष्टिप्रलयाः

प्राण एकत्र निष्ठिताः ॥ १७९ ॥

सोऽपि संविदि संविच्च

चिन्मात्रे ज्ञेयवर्जिते ।

चिन्मात्रमेव देवी च

सा परा परमेश्वरी ॥ १८० ॥

अष्टात्रिंशं च तत्तत्त्वं

हृदयं तत्परापरम् ।

१ ख० पु० परंगतेति पाठः ।

२ क० पु० तदधिकारनिति पाठः ।

४ क० पु० प्रागुपात्तमिति पाठः ।

संविदीति, तत्तन्नीलाद्याभाससंभिन्नायां प-  
रिमितात्मरूपायाम् । चिन्मात्रमेव चाष्टात्रिंशं  
तत्त्वमित्येतद्य एवोपपादयिष्यते,—इति नेहा-  
यस्तम् । तस्थितमेवास्य चिन्मात्रविश्रान्तत्वं  
यद्वशादेवात्र नालिकादिषष्ट्यब्दोदयान्तं लयो-  
दययोर्वैचित्र्यमिति ॥ १८० ॥

तदाह

तेन संवित्त्वमेवैत-

त्स्पन्दमानं स्वभावतः ॥ १८१ ॥

लयोदया इति प्राणे

षष्ट्यब्दोदयकीर्तनम् ।

संवित्त्वमिति, ये नाम लयोदयास्तत्संवि-  
त्स्वातन्न्यम्,—इत्येवं संविदधीनमेव सर्वमेत-  
त्कालीयं वैचित्र्यं, न पुनरस्वाधीनं किंचिद्रूपं  
बहिरस्तीत्युक्तं स्यात् ॥ १८२ ॥

अत आह

इच्छामात्रप्रतिष्ठेयं  
 क्रियावैचित्र्यचर्चना॥१८२॥  
 कालशक्तिस्ततो बाह्ये  
 नैतस्या नियतं वपुः ।

नैतस्या नियतं वपुरिति, तथात्वे हि यत्रैक-  
 चषकोदयस्तत्रैवाब्दोदयः कथं भवेदिति भावः  
 ॥ १८२ ॥

ननु कथमतिपरिमितस्यापि कालांशस्य वै-  
 तत्येनावभासो भवेत् ? इत्याशङ्क्याह

स्वप्रस्वप्ने तथा स्वप्ने  
 सुप्ते संकल्पगोचरे ॥ १८३ ॥

समाधौ विश्वसंहार-  
 सृष्टिक्रमविवेचने ।

मितोऽपि किल कालांशो  
 विततत्वेन भासते ॥ १८४ ॥

यत्राद्यां स्वाभीमेव दशां जाग्रदशात्वेन परिकल्प्य द्वितीयां स्वभूत्वेन कश्चिदभिमन्यते स स्वभूस्वभू उच्यते । एवं स्वभै क्षणेनैव हरिश्चन्द्रस्येवानेककालिकोऽप्यनुभवोऽभवदिति युक्तमुक्तं 'मितेऽपि काले वैतत्येनावभासः' इति । 'सुसे' इति सुषुसदशायाम्; तत्र हि क्षणमात्रमपि मोहादौ 'चिरस्य गाढमूढोऽहमासम्' इत्याद्यभिमानोदयः । 'सङ्कल्पगोचरे' इति स्वत्वविकल्पादौ; तत्र हि क्षणेनैव कल्पपरिकल्पनमपि शक्यम् । 'समाधौ' इति विश्वसाक्षात्कारात्मनि । विश्वसंहारस्त्रृष्टिक्रमस्य 'विवेचने' समनन्तरोक्तकालीयप्रमेयसंकल्नाबुद्धावित्यर्थः

एतच्च कालीयं वैतत्यं स्वपरदृष्ट्वेनापि वैचित्र्यमियात्—इत्याह

प्रमात्रभेदे भेदेऽथ  
चित्रो विततिमाप्यसौ ।

१ ख० यु० संकल्पनाबुद्धाविति पाठः ।

२ क० ख० यु० मानिति पाठः ।

अनेनैतत्स्वप्नादावनुभूतम्,—इति प्रमात्रन्तरैकीकारेण विततिस्त्रोऽवभासः; मयैवैतदसाधारण्येनानुभूतम्,—इति वा ॥

इदानीं प्राणीयमेव कालविभागमपानेऽप्यतिदिशति

एवं प्राणे यथा कालः

क्रियावैचित्र्यशक्तिजः ॥ १८५ ॥

तथापानेऽपि हृदया-

न्मूलपीठविसर्पिणि ।

यद्यपि द्वादशान्ताछृदन्तमपाने कालवैचित्र्यमुक्तं तथापि हृदयान्मत्तगन्धपर्यन्तं प्रसरणेऽस्यैव प्राधान्यमित्येवमुक्तम् । तदुक्तम्

‘अपानस्यापि संचारे सर्पितेयं सुविस्तृता ।

गुदं यावत्ततो वायुरधस्तादुपयाति हि ॥’

इति ॥ १८५ ॥

नन्वत्रापि प्राणवत्कालवैचित्र्यं किं संचेत्यते न वा ? इत्याशङ्क्याह

मूलभिधमहापीठ-  
 सङ्कोचप्रविकासयोः ॥१८६॥  
 ब्रह्माद्यनाश्रितान्तानां  
 चिनुते सृष्टिसंहृती ।

‘रासभी वडवा यद्वत्’ (तं० ५१५८) इत्या-  
 दिप्रागुक्तयुक्त्या जन्माधारोदितायाः शक्तेयौ  
 सङ्कोचविकासौ तौ ब्रह्माद्यनाश्रितान्तस्य वि-  
 श्वस्य सृष्टिसंहारादौ योगिनामनुभवसिद्धावि-  
 त्युक्तं ‘चिनुते सृष्टिसंहृती’ इति ॥ १८६ ॥

ननु यद्येवं तत्सर्वत्र प्राणोदय एव प्राधा-  
 न्येनैतत्कस्मान्निर्दिष्टम् ? इत्याशङ्क्याह

शश्वद्यद्यप्यपानोऽय  
 मित्थं वहति किंवसौ ॥१८७  
 अवेद्ययत्तो यत्तेन  
 योगिभिः समुपास्यते ।

ननु यद्यत्र ब्रह्मादीनां कारणानां सृष्ट्यादि  
संभवेत् तत्कुत्र कस्यावस्थानम्? इत्याशङ्क्याह

हृत्कन्दानन्दसंकोचे-

विकासद्वादशान्तगाः ॥ १८८

ब्रह्मादयोऽनाश्रितान्ताः

सेव्यन्तेऽत्र सुयोगिभिः ।

‘द्वादशान्तः’ शक्तेरुदयविश्रान्तिस्थानम् ।  
सुयोगिभिरित्यन्तःप्राणे सावधानैर्न सामान्यै-  
स्तेषामपानस्यावेद्ययत्तया तत्सेवनस्य यत्त-  
साध्यत्वात् ॥ १८८ ॥

ननु व्यापकत्वादेषां स्वरसत एव सर्वत्रा-  
वस्थानं सिद्धमित्यत्र विशेषाभिधाने किं प्रयो-  
जनम्? इत्याशङ्क्याह

एते च परमेशान-

शक्तित्वाद्विश्वर्तिनः ॥ १८९ ॥

देहमप्यश्ववानास्त-  
त्कारणानीति कामिके ।

तत्कारणानीति, तस्य देहस्य कारणानि तत्त-  
दधिष्ठानद्वारेणोत्पत्तिनिमित्तमित्यर्थः ॥ १८९ ॥

कामिकीयमेव यन्थं पठति

बाल्ययौवनवृद्धत्व-  
निधनेषु पुनर्भवे ॥ १९० ॥  
मुँकौ च देहे ब्रह्माद्याः  
षडधिष्ठानकारिणः ।

तद्वाल्ये ब्रह्मणोऽधिष्ठानकारित्वं, यावन्मुक्ता-  
वनाश्रितस्येति ॥ १९० ॥

नन्वस्मदर्शने मुक्तेः किमनाश्रिताधिष्ठानं  
युक्तम् ? इत्याशङ्क्याह

१ क० पु० उपपत्ति इति पाठः ।

२ ख० पु० विधानेषु इति पाठः ।

३ क० पु० मुक्ते इति पाठः ।

तस्यान्ते तु परा देवी  
 यत्र युक्तो न जायते ॥ १९१ ॥  
 अनेन ज्ञातमात्रेण  
 दीक्षानुग्रहकृद्धवेत् ।

अन्त इति, यदुक्तम्

‘षट्त्यागात्सप्तमे लयः ।’ ( स्व० ४।२६७ )

इति । ‘युक्त’ इत्यर्थाद्गुरुणा योजितः ॥ १९१ ॥  
 नन्वपानस्य कालवैचित्र्याभिधाने प्रक्रान्ते  
 किमनेनोपदिष्टेन ? इत्याशङ्कयाह

समस्तकारणोल्लास-  
 पदे सुविदिते यतः ॥ १९२ ॥

अकारणं शिवं विन्दे-  
 द्यत्तंद्विश्वस्य कारणम् ।

हेये हि सुषु ज्ञाते सुखमुपादेये विश्रान्ति-  
 भवेदिति भावः ॥ १९२ ॥

ननु प्राणक्रमेण 'द्वादशान्ते परः शिवः'  
 इत्यायुत्तया तत्त्वकारणोल्लङ्घनेन तत्र शिवे वि-  
 श्रान्तिः स्यादिह पुनः सा कुत्र यत्रैवं स्यात् ?  
 इत्याशङ्कयाह

अधोवक्रं त्विदं द्वैत-  
 कलङ्कैकान्तशातनम् ॥ १९३ ॥  
 क्षीयते तदुपासायां  
 येनोर्ध्वाधरडम्बरः ।

यत्र नामापानस्य विश्रान्तिस्तदिदं द्वैतक-  
 लङ्कापहम् 'अधोवक्रं' पष्ठस्रोतोरूपं योगिनी-  
 वक्रमित्युच्यते; यतोऽयमद्वैतार्थोपदेशिनां रहस्य-  
 शास्त्राणामुदयो, येन द्वैतापहतत्वेन हेतुना तत्र  
 विश्रान्तिभाजाम् 'ऊर्ध्वाधरडम्बरः' शाम्येत्  
 चिदानन्दैकघनपरशिवैकात्म्यमुल्लसेदित्यर्थः ॥  
 ॥ १९३ ॥

नन्वत्रैवं विश्रान्तिः किं प्राणवत्तुव्यादि-  
 क्रमेणैव भवेदुतान्यथापि ? इत्याशङ्कयाह

अत्रापानोदये प्राग्व-  
त्षष्ठ्यब्दोदययोजनाम् १९४॥  
यावत्कुर्वीत तुव्यादे-  
र्युक्ताङ्गुलविभागतः ।

युक्तं तुव्यनुगुणमङ्गुलविभागमाश्रित्य तुव्या-  
देरारभ्य षष्ठ्यब्दोदययोजनां यावत् प्राग्व-  
दत्रापानोदयेर्थायोजनां कुर्वीत, येनैवं विश्रा-  
न्तिः स्यात् ॥ १९४ ॥

न केवलमेतदपाने यावत्समानेऽपि इत्याह  
एवं समानेऽपि विधिः

स हि हार्दीषु नाडिषु ॥ १९५ ॥  
संचरन्सर्वतोदिक्कं  
दशधैव विभाव्यते ।

हार्दीषु, हृदि तासामभिव्यक्तेः, वस्तुत-  
स्वासां नाभेरुदयः । यदुक्तम्

‘नाभ्यधो मेद्बून्दे च स्थिता वै नाभिमध्यतः ।  
तस्माद्विनिर्गता नाड्यस्तिर्यगूर्ध्वमधः प्रिये ॥  
चक्रवत्सस्थितास्तत्र प्रधाना दश नाड्यः ।’ (स्व० ७।८)

इति । समानस्यापि मुख्या वृत्त्या नाभिरेव  
स्थानम् । यदुक्तम्

‘हृद्वृदे नाभिकण्ठे च सर्वसन्धौ तथैव च ।  
प्राणाद्याः संस्थिता होते .....॥’ (स्व० ७।१०।१)

इति ॥ १९५ ॥

नन्वेवं व्यपदेशस्य किं निमित्तम् ? इत्या-  
शङ्क्याह

दश मुख्या महानाडीः  
पूरयन्नेषं तद्रताः ॥ १९६ ॥

नाड्यन्तराश्रिता नाडीः  
क्रामन्देहे समस्थितिः ।

मुख्या इति प्रधानाः । तदुक्तम्

‘इदा च पिङ्गला चैव सुषुम्ना च तृतीयिका ।  
गान्धारी हस्तिजिहा च पूषा चैवार्यमा तथा ॥

अलम्बुसा कुदूशैव शङ्खिनी दशमी स्मृता ।  
एताः प्राणवहाः प्रोक्ताः प्रधाना दश नाडयः ॥’  
(स्व० ७१६)

इति । ‘तद्रताः’ इति तद्देदरूपद्वासप्ततिसह-  
स्रसंख्याकाः । नाड्यन्तरेति, तदुपभेदरूपाणि ।  
यदुक्तम्

‘द्वासप्ततिसहस्राणि नाड्यस्ताभ्यो विनिर्गताः ।  
पुनर्विनिर्गताश्वान्या आभ्योऽप्यन्याः पुनः पुनः ॥’  
(स्व० ७१९)

इति । अत एव देहे समननात्समाननामाय-  
मित्युक्तं ‘समस्थितिः’ इति ॥ १९६ ॥

ननु यदि नामायं दश नाडीराक्रम्य वर्तते  
तावतास्य किमायातं येन दशधात्वमुच्यते ?  
इत्याशङ्ख्याह

अष्टासु दिग्दलेष्वेष

क्रामंस्तद्विक्पतेः क्रमात् १९७  
चेष्टितान्यनुकुर्वाणो  
रौद्रः सौम्यश्च भासते ।

तदिकपतेरिति, इन्द्रादेः । चेष्टितानीति, स्त-  
स्मादिरूपाणि । रौद्रो याम्यादौ, सौम्यश्च  
वारुण्यादौ; अत एव पुंसां प्रतिक्षणं क्रोधहर्षा-  
याविर्भावः । यदुक्तम्

‘पद्मस्याष्टदलस्येत्थं तन्मध्ये भोगभुक्सदा ।  
संस्थितः सर्वगोऽप्यस्मात्कारणात्सुप्रतीयते ॥  
येनाशु विषयान्दृष्ट्वा विचारयति सादरम् ।  
शोकः क्रोधो विषादो वा विस्मयस्ताप एव च ॥  
हस्तो वाप्यथ संचिन्त्य हृदयेनैव भाव्यते ।’

इति ॥ १९७ ॥

एवमस्य सर्वत्र साम्येनावस्थानेऽपि मुख्यया  
वृत्त्या नाडीत्रय एव चारः, — इत्याह

स एव नाडीत्रितये  
वामदक्षिणमध्यगे ॥ १९८ ॥

इन्द्रकाञ्चिमये मुख्ये  
चरंस्तिष्ठत्यहर्निशम् ।

नाढीत्रितये इति, इडापिङ्गलासुषुम्नात्मके ।  
यदुक्तम्

‘दक्षिणे तु स्थितः सूर्यो वामे सोमो विराजते ।

पाके प्रकाशकत्वे च मध्यस्थश्वैव पावकः ॥’

(स्त्रो ७१९२ )

इति यदुक्तम्

‘दशानां तु परं देवि नाढीत्रयमुदाहृतम् ।

विन्दुनादात्मिके द्वे वै मध्ये शक्तयात्मिका स्मृता ॥

इति ॥

नन्वत्र कथमसावहर्निशं चरन्नास्ते ? इत्या-  
शङ्क्याह

सार्धनालीद्वयं प्राण-

शतानि नव यस्थितम् ॥ १९९ ॥

तावद्वहन्नहोरात्रं

चतुर्विंशतिधा चरेत् ।

‘षट्प्राणाश्वेषकस्तेषां षष्ठिर्नाली तथा तिथिः ।’

इत्याद्युक्त्या बाह्यायां घटिकायामन्तः प्राण-  
चाराणां सषष्ठिशतत्रयमुदियात्, इति बाह्येन  
सार्थेन घटिकाद्येन नवशतानि वहन् षष्ठि-  
घटिकात्म बाह्यमहोरात्रं चतुर्विंशतिभिः प्रका-  
रैरर्थात् स एव समानश्चरेत्, येनात्र सषट् शत-  
सहस्रैकविंशत्यात्मकप्राणचाराश्रयेण चतुर्विंश-  
तिः संक्रान्तीनामुदियात् । यदुक्तम्

‘ चतुर्विंशतिसंक्रान्त्यः समधातोः स्वभावतः ।

शतानि नवै हंस एकामेकां वहेत्सदा ॥’

( स्व० ७।१६८ )

इति ।

‘ बाह्य चैव त्वहोरात्रे अध्यात्मं तु वरानने ।

चतुर्विंशतिसंक्रान्तीः प्राणहंसस्तु संक्रमेत् ॥

अहनि द्वादश प्रोक्ता रात्रौ वै द्वादश स्मृताः ।’

( स्व० ७।१६९ )

इति च ॥ १९९ ॥

एतदेव विभजते

विषुवद्वासरे प्रातः  
सांशां नालीं स मध्यगः ॥ २०० ॥

वामेतरोदकसव्यान्यै-  
र्यावत्संक्रान्तिपञ्चकम् ।  
एवं क्षीणासु पादोन-  
चतुर्दशसु नालिषु ॥ २०१ ॥

मध्याहे दक्षविषुव-  
न्नवप्राणशर्तीं वहेत् ।  
दक्षोदगन्योदगदक्षैः  
पुनः संक्रान्तिपञ्चकम् ॥ २०२ ॥

नवासुशतमेकैकं  
ततो विषुवदुत्तरम् ।  
पञ्चके पञ्चकेऽतीते  
संक्रान्तेर्विषुवद्वहिः ॥ २०३ ॥

## यद्वत्तथान्तः सङ्क्रान्ति- र्नवप्राणशतानि सा ।

‘विषुवद्वासरे’ रात्रिनिदनसाम्यात्मनि मेष-  
संक्रान्तिदिने प्रातः सार्धशतचतुष्टयप्राणचारा-  
त्मिकां सचतुर्भागां घटिकां मध्यगः सौषुम्न-  
मार्गावस्थितः सन् स समानस्तावद्वामेतरोद-  
क्षसव्यान्यैर्वामदक्षनाड्योः प्रत्येकं सार्धं नाली-  
द्वयं पञ्चधा गमागमैश्चरेत् यावद्वृषादिकन्यान्तं  
संक्रान्तिपञ्चकं भवेत्, येन सभागत्रयासु त्रयो-  
दशसु घटिकासु व्यतीतासु मध्यनाड्यां मध्या-  
ह्नसमये दक्षविषुवत्तुलासंक्रान्तिर्नवप्राणशतीं  
वहेत्, सार्धं घटिकाद्वयमुदियादित्यर्थः । ततोऽपि  
दक्षोदगन्योदगदक्षैर्दक्षवामनाड्योः समा-  
नस्य पञ्चधा गमागमैः पुनरेकैकं नवासुशतं  
प्रत्येकं सार्धं नालीद्वयं वृश्चिकादिमीनान्तं सं-  
इक्रातिपञ्चकमुदेतीत्यर्थः । तदनन्तरं च मध्य-  
नाड्यां सायमुत्तरं मेषसङ्क्रान्तिरूपं विषुवत्

प्राग्वत्सार्धशतचतुष्टयप्राणचारात्म सचतुर्भागै-  
कघटिकोदयं भवेयेन त्रिंशद्वटिकात्मनि दिने  
सङ्क्रान्तिद्वादशकमुदियात् । तत्र सङ्क्रान्ती-  
नामेकादशकमखण्डम्, एका तु सायंप्रातरधा-  
र्धिकया, तस्य चार्धद्वयस्य पक्षसन्धिवद्रात्रीयार्ध-  
द्वयसंमेलनेऽप्यखण्डत्वम्, इति सायंप्रातरस्तर  
विषुवद्युयं मध्याह्नार्धरात्रयोश्च दक्षविषुवद्य-  
मिति । यद्वक्ष्यति

‘ रात्र्यन्तदिनपूर्वीशौ मध्याह्नो दिवसक्षयः ।  
स शर्वर्युदयो मध्यमुदक्तो विषुवेष्टशी ॥’

( तं० ६।२०४ )

इति । एतच्च दक्षविषुवदिनोदयाभिप्रायेण

‘ दक्षिणादुत्तरं याति उत्तरादक्षिणं यदा ।  
दक्षिणोत्तरसंक्रान्तिः सा चैवं संविधीयते ॥  
दक्षिणस्यां यदा नाड्यां संक्रामेत्तु यदोत्तरम् ।  
यावदर्थं तु तत्रस्थं मध्येनोत्तरतो वहेत् ॥  
तांवत्तु विषुवत्प्रोक्तमुत्तरं तूत्तरायणे ।

१ ख० पु० तावत्तत् इति प्राठः ।

उत्तरादक्षिणायां तु संक्रामन्स वरानने ॥  
 यावद्दर्थं वहेत्तत्र अर्थं दक्षिणतो वहेत् ।  
 विषुवद्विक्षिणं तावदक्षिणायनं प्रिये ॥'

( स्व० ७।१६३ )

इत्यादि श्रीस्वच्छन्दशास्त्रेऽभिहितम् । नं चा-  
 न्तरपूर्वं एवायं संक्रान्तीनामुदय इत्याह 'पञ्चक'  
 इत्यादि । सङ्क्रान्तिरिति, विषुवद्वृपा । 'नव  
 ग्राणशतानि सा' इत्यनेन यथोक्तमेव मानं  
 स्मारितम् ॥ २०३ ॥

एतदेवान्यत्राप्यतिदिशति  
 एवं रात्रावपीत्येवं  
 विषुवद्विवसात्समात् ॥ २०४ ॥

आरभ्याहर्निशावृद्धि-  
 हासंसङ्क्रान्तिगोऽप्यसौ ।

इत्येवं बाह्येनाहोरात्रेण संक्रान्तिचतुर्विंशते-  
 रुदयादि सर्वं समाविंशद्विकाद्विषुवद्विवसा-

१ क० पु० नवान्तरेति पाठः । २ ग० पु० सः समिति पाठः ।

दारभ्योक्तम्, अन्यथा ह्यहर्निशयोर्वृद्धिह्रासौ न स्यातां, येन संक्रान्तिष्वपि चयापचयाभ्याम् अहनि द्वादश संक्रान्तयो रात्रौ च, इत्येवं विभागनियमो नोक्तः स्यात् ॥ २०४ ॥

अत्र च विषुवत्संक्रान्तीनां विभागं स्फुटयति

रात्र्यन्तदिनपूर्वाशौ

मध्याह्नो दिवसक्षयः ॥ २०५ ॥

स शर्वर्युदयो मध्य-

मुदक्तो विषुतेष्टशी ।

मध्यमित्यर्थाच्छर्वर्याः । ‘उदक्तः’ इति उत्त-  
राद्विषुवत आरभ्येत्यर्थः । यदुक्तम् ।

‘पूर्वाह्ने विषुवत्त्वेकं मध्याह्ने तु द्वितीयकम् ।

तृतीयं चापराह्ने वै अर्धरात्रे चतुर्थकम् ॥

चतुर्था विषुवत्प्रोक्तमहोरात्रेण मुक्तिदम् ॥’

( स्व० ७।१६७ )

इति ॥ २०५ ॥

नन्वासां चतसृणां संक्रान्तीनामेवं व्यपदेशे  
किं निमित्तम् ? इत्याशङ्क्याह

व्यासौ विषेयतो वृत्तिः

साम्यं च व्याप्तिरुच्यते ॥२०६॥

तदर्हति च यः कालो

विषुवत्तदिहोदितः ।

वृत्तिरिति, ‘विषु व्यासौ’ इति पाठात् ।

‘अर्हति’ इत्यहेऽर्थे वतेः प्रयोगात् ॥ २०६ ॥

ननु विषुवत्संक्रान्तौ यथेवं नियमस्तत्तदि-  
तरासु का व्यवस्था ? इत्याशङ्क्याह

विषुवत्प्रभृति हास-

वृद्धी ये दिनरात्रिगे ॥२०७॥

तत्क्षेणैव संक्रान्ति-

हासवृद्धी दिवानिशोः ।

तत्क्षेणेति, रात्रिदिनवृद्धिहासपरिपाद्या ।

तेन पञ्चत्रिंशद्विंश्टिके दिने चतुर्दश संक्रान्तयः,  
यञ्चविंशतिघटिकायां रात्रौ दर्शेति ॥ २०७ ॥  
तदेवोपसंहरति

इत्थं समानमरुतो

वर्षद्वयविकल्पनम् ॥ २०८ ॥

चार एकत्र नह्यत्र

श्वासप्रश्वासचर्चनम् ।

वर्षद्वय इति, संक्रान्तिचतुर्विंशतेरुदयात् ।  
एकत्रेति, न तु प्रावत्प्राणापानात्मनि चारद्वये  
॥ २०८ ॥

ननु किमत्र वर्षद्वयमेवोदियादुतान्यदपि?इ-  
त्याशङ्क्याह

समानेऽपि तुटेः पूर्वं

यावत्पृष्ठव्यबद्गाचरम् ॥ २०९ ॥

कालसंख्या सुसूक्ष्मैक-

चारगा गण्यते बुधैः ।

१ म० पु० पदत इति पाठः । २ क० ख० पु० बन्धनमिति पाठः ।

सुसूक्ष्मत्वे हेतुः 'एकचारगा' इति । पूर्वं  
हि तु उद्याद्यश्चारद्ये प्रोक्तः,—इत्येतदपेक्षया  
तत्र स्थौल्यं संभाव्यमिति भावः ॥ २०९ ॥

नन्वत्राप्येवं विभागेन कोऽर्थं? इत्याशङ्कावाह  
संध्यापूर्वाह्लमध्याह्ल-  
मध्यरात्रादियत्किल ॥ २१० ॥

अन्तःसंक्रान्तिगं ग्राह्यं  
तन्मुख्यं तत्फलोदितेः ।  
एतदुपसंहरन्नन्यदवतारयति  
उक्तः समानगः काल  
उदाने तु निरूप्यते ॥ २११ ॥

तदेवाह

---

१ क० पु० वाह्यमिति पाठः ।

प्राणव्यासौ यदुक्तं त-  
 दुदानेऽप्यत्र केवलम् ।  
 नासाशक्तयन्तयोः स्थाने  
 ब्रह्मरन्धोर्ध्वधामनी ॥२१२॥  
 तेनोदानेऽत्र हृदया-  
 न्मर्धन्यद्वादशान्तगम् ।  
 तुव्यादिषष्टिवर्षान्तं  
 विश्वं कालं विचारयेत् ॥२१३॥

यदि परमत्रानयोः प्राणोदानयोरियान्विशेषो  
 यत्प्राणस्य ब्रह्मरन्धवर्तिनासिवयद्वादशान्तमु-  
 दयस्थानमस्य तु ऊर्ध्वधामवर्तिशक्तिद्वादशान्त-  
 मिति । तेनेति, शक्तिद्वादशान्तं यावदुदानव्यासेः  
 ॥२१३॥

नन्वेवं कालीयो विभागः किं व्याने संभवेन्न  
 वा ? इत्याशङ्क्याह  
 व्याने तु विश्वात्ममये  
 व्या पके ऋमवर्जिते ।

सूक्ष्मसूक्ष्मोच्छलदूप-

मात्रः कालो व्यवस्थितः ॥ २१४ ॥

सूक्ष्मसूक्ष्मेति, स्पन्दमात्रात्मेत्यर्थः । अत्रैव  
विश्वात्ममयत्वादिविशेषणद्वारेण हेतुत्रयम्; अत  
एव चास्य व्यापकत्वात्मना विशेषणाननाद्वा-  
नत्वम् ॥ २१४ ॥

एषां च क्रमेण सृष्ट्यादिपञ्चकृत्यकारित्वम-  
स्ति,—इत्याह

सृष्टिः प्रविलयः स्थेमा

संहारोऽनुग्रहो यतः ।

क्रमात्प्राणादिके काले

तं तं तत्राश्रयेत्ततः ॥ २१५ ॥

तं तमिति, प्राणादिकम् । तत्रेति, सृष्ट्या-  
दिकारित्वे ॥ २१५ ॥

एवं प्राणे चारमानादि सर्वमभिधाय तदा-  
नन्तर्येणानुजोदेशोद्दिष्टं वर्णोदयं वक्तुमुपक्रमते

प्राणचारेऽत्र यो वर्ण-  
 पदमन्त्रोदयः स्थितः ।  
 यत्तजोऽयत्तजः सूक्ष्मः  
 परः स्थूलः स कथ्यते ॥ २१६ ॥

इह तावत्प्राणचारे वर्णानां पदानां मन्त्राणां  
 चोदय इति स्थितम् । स तु द्विधा स्वारसिकः  
 प्रायत्तिकश्चेति । तत्राद्यो वर्णानां तेषां नैयत्येन  
 सर्वत्रैवाविशेषात्; द्वितीयस्तु पदानां मन्त्राणां च,  
 ते हि वर्णवदपरिगणितत्वादनियताः, इति योगी-  
 च्छानिवन्धन एवैषामुदयः । यो हि यस्याभिप्रेतो  
 मन्त्रादिः स तस्योदयं कारयेत्; अतश्च परेच्छा-  
 धीनत्वादेषां प्रायत्तिक एवोदयः, स च समनन्त-  
 राहिके प्रतिपादयिष्यते । यद्वक्ष्यति

‘इत्ययन्नजमाख्यातं यन्नजं तु निगद्यते ।’ ( त० ७२ )  
 इति ॥ २१६ ॥

इह पुनर्वर्णोदय एवायत्तजः परसूक्ष्मस्थू-  
 लात्मतया त्रिप्रकारोऽभिधीयते । तत्र परस्यापि

वर्णोदयस्य तरतमभावेन द्वैविध्यमिति परतमं  
तदुदयमभिधातुमुपक्रमते

एको नादात्मको वर्णः

सर्ववर्णाविभागवान् ।

सोऽनस्तमितरूपत्वा-

दनाहत इहोदितः ॥२१७॥

इह खल्वेक एव सर्ववर्णसामान्यात्मा सत-  
तोच्चरद्रूपत्वादनाहतशब्दाभिधेयो नादात्मको  
वर्ण 'उदितः' सततमेवोदयमान आस्त इत्यर्थः  
॥ २१७ ॥

स एव च परमुपेयः,—इत्याह

स तु भैरवसद्ग्रावो

मातृसद्ग्राव एष सः ।

परा सैकाक्षरा देवी

यत्र लीनं चराचरम् ॥२१८॥

द्वितीयं परतरमपि एषामुदयमभिधातुमाह

३ क० पु० भिधो य इति । ख० पु० नदनात्मक इति पाठः ।

हस्वार्णत्रयमेकैकं  
 रव्यङ्गुलमथेतरत् ।  
 प्रवेश इति षडुर्णः  
 सूर्येन्दुपथगाः क्रमात् ॥२१९॥  
 इकारोकारयोरादि-  
 सन्धौ संध्यक्षरद्वयम् ।  
 एओ इति प्रवेशे तु  
 ऐऔ इति हृयं विदुः ॥२२०॥  
 षण्ठार्णानि प्रवेशे तु  
 द्वादशान्तललाटयोः ।  
 गले हृदि च बिन्द्वर्ण-  
 विसर्गौ परितःस्थितौ ॥२२१॥

‘रव्यङ्गुलम्’ इति द्वादशाङ्गुलम्; अत  
 एवाकारोद्दर्हस्वत्रयस्योदयात्प्राणवाहे षट्ठिंश-

१ ग० पु० युगमिति पाठः । २ क० पु० परतः स्थितौ इति पाठः ।

दङ्गलानि भवन्ति । इतरदिति, दीर्घत्रयम् ।  
 षड्वर्णा इति, अकाराद्यूकारान्ताः । क्रमादिति,  
 सूर्यपथे हस्वानां त्रयमिन्दुपथे च दीर्घाणामिति।  
 आदिसंधाविति, अकारेणाकारेण च ‘संधौ’  
 संधिकार्ये कृते सतीत्यर्थः । अस्यैव संध्यक्षर-  
 द्वयस्यादिसंधावितरत्संध्यक्षरद्वयम् । एषां च  
 प्रत्येकमष्टादशाङ्गुलमुदयो येन प्राणापान-  
 वाहयोव्याप्तिः सिद्धेत् । प्रवेश इति न तु नि-  
 र्गमेऽपि । द्वादशान्तेति न तु समचतुर्भागक-  
 लँनया, तेन द्वादशान्ते ऋकारः, इत्यादिक्रमः ।  
 ‘परितः’ इति सर्वतः । तेन प्राणे विन्दोः  
 षट्टिंशदङ्गलात्मन्यभ्युदयो विसर्गस्य त्वपाने,  
 द्वयोरपि विन्दुनादात्मकत्वात् ॥ २२१ ॥

एतदेवान्यत्राप्यतिदिशति  
 कादिपञ्चक्रमाद्यस्य  
 वर्णस्यान्तः सदोदितम् ।

एवं सस्थानवर्णना-

मन्तः सा सार्णसन्ततिः ॥ २२२ ॥

अन्तरिति, तेन यदेवाकारस्योदयस्थानं  
तदेव कवर्गस्येति । सस्थानवर्णनामितीकारा-  
दीनां सा सेति चवर्गादिका, तदिकारोदय-  
स्थाने चवर्गस्य यकारशकारयोश्चोदय इत्या-  
दिक्रमः ॥ २२२ ॥

ननु सर्वत्रायं नियमः किं संभवेन्न वा ?  
इत्याशङ्कयाह

हृद्येष प्राणरूपस्तु

सकारो जीवनात्मकः ।

बिन्दुः प्रकाशो हार्णश्च

पूरणात्मतया स्थितः ॥ २२३ ॥

यद्यपि सस्थानतया सकारस्य दन्ता उद-  
यस्थानं हकारस्य च कण्ठस्तथापि प्राणात्मजी-

१ क० यु० चवर्गात्मिकेति पाठः । २ ख० यु० पूरणात्माभिध इति पाठः ।

ग० यु० प्रेरणात्माभित इति पाठः ।

वनरूपत्वात्सकारो हृद्युदेति हकारश्च प्रकाशा-  
त्मकत्वात्सर्वत इति ॥ २२३ ॥

एतदुपसंहरन्नन्यद्वतारयति

उक्तः परोऽयमुदयो

वर्णानां सूक्ष्म उच्यते ।

सूक्ष्मश्च त्रिधेति, तत्र सूक्ष्मसूक्ष्मं तावदुद-

यमाह

प्रवेशे षोडशौन्मुख्ये

रवयः षण्ठवर्जिताः ॥ २२४ ॥

तदेवेन्द्रकर्मत्रान्ये

वर्णाः सूक्ष्मोदयस्त्वयम् ।

षोडशेति, अपानवाहस्यानन्दप्राधान्यात्;

अत एव परोदयेऽप्यपानवाह एव षण्ठवर्णाना-

मुदय उक्तः । ‘ओैन्मुख्ये’ इति निर्गमे ।

तेनापाने प्रत्येकं सचतुर्भागमङ्गुलद्वयमुदयः

प्राणे पुनरङ्गुलत्रयमिति । तदेव वर्णानां षोड-

शकं द्वादशकं वावलम्ब्यान्ये सस्थानाः कवर्गाद्या  
इन्द्रकं प्राणापानविषये समुदयन्ति,—इत्यत्र  
सूक्ष्मेऽपि वर्णोदये सूक्ष्मोऽयमुदय इत्यर्थः॥२२४॥

एवं सूक्ष्मसूक्ष्मं वर्णोदयमभिधाय सूक्ष्म-  
स्थूलमप्याह

कालोऽर्धमात्रः कादीनां

त्रयस्त्रिंशत उच्यते ॥ २२५॥

मात्रा हस्वाः पञ्च दीर्घा-

ष्टकं द्विस्त्रिः प्लुतं तु लृ ।

दीर्घाष्टकमिति, संध्यक्षरैः सह । द्विरिति,  
द्विमात्रं, त्रिरिति त्रिमात्रं, दीर्घाणां च प्लुतत्वेऽपि  
तन्नोक्तं तस्योच्चारणापेक्षत्वात्; नद्येषां दीर्घत्व-  
वत्प्लुतत्वमपि स्वाभाविकमिति भावः । एवं  
लृकारस्यापि प्लुतत्वमेव स्वभावः,—इति दीर्घ-  
त्वापरिगणनेन तदेवेहास्य प्राधान्येनोक्तमिति

न कश्चिद्दोषः । तेन कादीनां त्रयस्त्रिशर्दर्ध-  
मात्राः हस्तानां दश, दीर्घाणां द्वात्रिंशत्, प्लु-  
तस्य षडित्येकाशीतिरर्धमात्राणामिति ॥२२५॥  
नन्वेवं विभाजने किं प्रमाणम् ? इत्या-  
शङ्ख्याह

एकाशीतिमिमामर्ध-  
मात्राणामाह नो गुरुः ॥२२६॥

तस्याप्येवमभिधाने क इवाशयः ? इत्याश-  
ङ्ख्याह

यद्वशाद्गगवानेका-  
शीतिकं मन्त्रमन्यधात् ।

यद्वशादिति, अस्याः परस्या मन्त्रमातुरे-  
काशीतिमात्रासङ्घावात् । एकाशीतिकमिति, ता-  
वत्संख्याकपदारब्धत्वात् ॥

ननु भगवतो व्योमव्याप्यभिधानेऽप्येतन्नि-  
मित्तमित्यत्र किं प्रमाणम् ? इत्याशङ्ख्याह

एकाशीतिपदा देवी

शक्तिः प्रोक्ता शिवात्मिका ॥२२७

श्रीमातङ्गे तथा धर्म-

संघातात्मा शिवो यतः ।

शक्तिरिति, व्योमव्यापिरूपा । प्रोक्तेति,  
श्रीमातङ्गे । यदुक्तं तत्र

‘एकाशीतिपदा देवी या सा शक्तिः शिवात्मिका ।’

(म. तं. ११७३१)

इति । तथा

‘मन्त्राश्च शक्तिर्गर्भस्थाः शक्तिवै पारमेश्वरी ।

कालानलान्तपद्धानं शिवाद्वासं यया मुने ॥

एकाशीतिपदोपेता विद्यापादे मयोदिता ।’ (म० तं०)

इति । नन्वस्या व्योमव्यापिरूपिण्याः पार-  
मेश्वर्याः शक्तेस्तत्तद्वदादिमन्त्रात्मकत्वेऽपि कथं  
शिवात्मकत्वमपि स्यात् ? इत्याशङ्कयोक्तं ‘तथे-  
त्यादि’ । यत्तथोक्तेन प्रकारेण धर्माणां

‘पत्युर्धर्माः शक्तयस्तु…… ।’ (मत. ११२०)

इत्याद्युक्त्या शक्तीनामेकाशीत्यात्मा यः संघात-

स्तदात्मा शिवः,—इति सामस्त्येनास्यास्तदात्म-  
कत्वम् । तदुक्तं तत्र

‘एकत्रैव समस्तानि एकाशीतिपदानि तु ।

अष्टृष्टृष्ट्याधिकं प्रोक्तं वर्णनां तु शतत्रयम् ॥

अर्चा तु देवदेवस्य समस्तव्यस्तरूपिणी ।’

इति ।

‘एकोऽपि वर्णो देवानां वाचकः परिकीर्तिः ।

सर्वेऽप्येकस्य युज्यन्ते यतस्ते विश्वमूर्तयः ॥’

इति च ॥

न चैतदागमेनैव सिद्धं यावद्युक्तितोऽपि,—

इत्याह

तथा तथा परामर्श-

शक्तिचक्रेश्वरः प्रभुः ॥२२८॥

स्थूलैकाशीतिपदज-

परामर्शैर्विभाव्यते ।

‘शक्तिमतः खलु शक्तिरनन्या’ इत्याशुक-  
युक्त्या वस्तुतः सर्वशक्त्यविभिन्नस्वभावोऽपि  
‘प्रभुः’ परमेश्वरः शिवस्तत्तद्वर्णारब्धत्वात् स्थू-

लानि यान्येकाशीतिपदानि तजा ये प्रणवाद्याः  
परामर्शास्तैस्तथा तथा सर्वात्मानन्तादितया प-  
रामशो यस्यैवंविधो यद्वदादिशक्तिचक्रं तस्य  
‘ईश्वरः’ संयोजनवियोजनकारी ‘विभाव्यते’  
एवं यस्य ज्ञासिः क्रियते इत्यर्थः। अत एव चात्र  
सर्वात्मादीनां यावता परामर्शः सिद्धेत् ताव-  
त्येव पदत्वं, येनैकाशीतित्वं स्यात् ॥ २२८ ॥

तदाह

तत एव परामर्शो  
यावत्येकः समाप्यते ॥ २२९ ॥

तावत्तत्पदमुक्तं नो  
सुसिद्धियमयाद्वितम् ।

नो सुसिद्धियमः, तथात्वे हि

‘नमः श्विवायेति पदं षट्ठीं प्रणवादिकम् ।’

इत्याद्युक्तघैकत्वेऽप्यस्य पदस्य त्रिपदत्वमाप-  
तेदिति गणना विसंवदेत् ॥ २२९ ॥

ननु यदेवं तदेकाशीत्यर्धमात्रात्मिकेयमेव  
भगवती परा शक्तिरवस्थितेति किमनेनैतत्स-  
मव्याप्तिकेन व्योमव्यापिनोपदिष्टेन ? इत्याश-  
ङ्क्याह

एकाशीतिपदोदार-  
विमर्शक्रमवृहितः ॥ २३० ॥  
स्थूलोपायः परोपाय-  
स्त्वेष मात्राकृतो लयः ।

‘लयः’ इति स्वात्ममात्रविश्रान्तिः । ‘स्थू-  
लोपायः’ इत्यनेनोपदेश्यभेदादुपदेशस्यापि  
भेदः,—इति प्रकाशितम् ॥ २३० ॥

एवमेतत्प्रसङ्गादभिधाय प्रकृतमेवानुसरति  
अर्धमात्रा नव नव  
स्युश्रुतुर्षु चतुर्षु यत् ॥ २३१ ॥  
अङ्गुलेष्विति षड्क्रिंश-  
त्येकाशीतिपदोदयः ।

प्रत्यहुङ्लचतुष्टयं नवार्धमात्राः,—इत्यहुङ्लष-  
टिंशदात्मनि प्राणचारेऽर्धमात्राणामेकाशीति-  
रुदियात्॥ २३१ ॥

आसां चोदये विभागान्तरमस्ति—इत्याह  
अहुङ्ले नवभागेन

विभक्ते नवमांशकाः ॥ २३२ ॥

वेदा मात्रार्धमन्यत्तु

द्विचतुःषहुण्णं त्रयम् ।

एकैकस्मिन्नहुङ्ले नवधा विभाजिते षट्टिंश-  
तोऽहुङ्लानां सचतुर्विंशतिशतत्रयं मानं भवेत् ।  
भागानां तत्रैकैकस्यार्धमात्रात्मनो व्यञ्जनस्य  
चत्वारो नव भागा उदयस्थानमित्युक्तं ‘नव-  
मांशका वेदाः मात्रार्धम्’ इति । अन्यत्थुनर्ह-  
स्वदीर्घपुतलक्षणं त्रयं द्विचतुःषहुण्णं, हस्वस्यै-

१ क० यु० विभक्तेन नवमांशकाः इति पाठः ।

कमात्रत्वादष्टौ नव भागा उदयस्थानं, दीर्घस्य  
द्विमात्रत्वात्षोडश, पुतस्य त्रिमात्रत्वाच्चतुर्विंशतिः॥

एतदेव संकलयति

एवमङ्गुलरन्ध्रांश-

चतुष्कद्वयगं लघु ॥२३३॥

दीर्घं प्लुतं क्रमाद्वित्रि-

गुणमधं ततोऽपि हल् ।

‘रन्ध्रांशानां’ नवभागानां ‘चतुष्कद्वयम्’  
अष्टौ नवभागा इत्यर्थः । लघुति, ह्रस्वं ‘ततो’  
लघोरपीत्यर्थः । तेन पञ्चानां ह्रस्वानां प्रत्येक-  
मष्टसु भागेषूदयाच्चत्वारिंशत्र्यव नव भागा  
भवन्ति, दीर्घाणामष्टानां प्रत्येकं षोडशभागक-  
लनया साष्टाविंशति शतम् इति । प्लुतस्य  
चतुर्विंशतिष्ठयस्त्रिंशतां हलां प्रत्येकं भागचतु-  
ष्टयकलनया द्वारिंशदधिकं शतमिति । यद्यप्ये-  
काशीतेरर्धमात्राणां प्रत्येकमङ्गुलीयाश्चत्वारो नव

भागा उद्यस्थानमित्येव स्पष्टमभिधातव्यं,  
तथाप्येवमभिधानेऽयमाशयः— यदादौ हस्ता-  
नामुदयस्तदनन्तरं दीर्घाणां प्लुतस्य व्यञ्ज-  
नानां च, इति क्रमः प्रदर्शितो भवेदिति॥२३३॥

नन्वेतन्मध्ये क्षकारश्चेद्दण्यते तदा किय-  
त्योऽर्धमात्रा अधिकीभवन्ति, तथात्वे वासां  
कथमुदयः ? इत्याशङ्क्याह

क्षकाररूपर्धमात्रात्मा

मात्रिकः स तथान्तरा॥२३४॥

विश्रान्तावर्धमात्रास्य

तस्मिंस्तु कंलिते सति ।

अङ्गुलार्धेऽद्विभागेन

त्वर्धमात्रा पुराँ पुनः ॥२३५॥

१ क० पु० कल्पित हृति पाठः । २ ख० ग०पु० भागोने हृति पाठः ।

३ ग० पु० पुनरिति पाठः ।

क्षकारः सर्वसंयोग-  
 ग्रहणात्मातु सर्वगः ।  
 सर्ववर्णोदयाद्यन्त-  
 सन्धिषूदयभाग्विभुः ॥२३६॥

कथमस्य त्यर्थमात्रात्मकत्वमित्याशङ्क्योक्तं  
 'मात्रिकः' इत्यादि । ककारसकारात्मकार्धमा-  
 त्राद्यारब्धत्वात् । अन्तरा विश्रान्ताविति, क-  
 कारान्तरमर्धमात्रीयं कालं विश्रम्य सकारस्यो-  
 च्चारात् । 'कलिंते' इत्येकाशीत्या, तेनार्ध-  
 मात्राणां चतुरशीतिरिति । 'अद्रि' इति सप्त ।  
 अङ्गुलार्धे हि सप्तधा विभक्ते प्रत्यङ्गुलं चतुर्दश  
 भागाः—इति षट्टिंशतोऽङ्गुलानां सचतुष्टयं शत-  
 पञ्चकं भागानां भवेत् । तेनार्धाङ्गुलीयेषु षट्सु  
 सप्तभागेष्वर्धमात्रेति षट्टिंशदङ्गुलात्मनि प्राण-  
 चारे चतुरशीतेरर्धमात्राणामुदय इति । नन्वेव-  
 मेकाशीतिकलोदयपक्षे क्षकारस्य नास्त्येवोदयः-

१ क० ख० पु० कलिपत इति पाठः ।

इत्युक्तं स्यादित्याशङ्क्याह पुरेत्यादि । सर्वसं-  
योगय्रहणात्मेति, संयोगान्तलक्षणपरत्वात् ।  
यदुकं प्राक्

‘योनिरुपेण तस्यापि योगे क्षोभान्तरं विदुः ।  
तन्निर्दर्शनयोगेन पञ्चाशत्तमवर्णता ॥’ (तं० ३।१८।)

इति । अनुत्तरविसर्गानुप्राणितयोः ककार-  
सकारयोः प्रत्याहारतयोपादाने निखिलस्य  
वर्णजातस्य गर्भीकारात्, अत एवायं सर्ववर्णा-  
नामादावन्ते परस्परं संमेलनात्मनि ‘संधौ’  
चोदयभावसर्ववर्णानुस्यूततयोदियात्, यतोऽयं  
विभुः’ व्यापक इत्यर्थः ॥ २३६ ॥

नन्वेवं वर्णोदयेनाभिहितेन कोऽर्थ ? इत्या-  
शङ्क्याह

इत्थं षट्टिंशके चारे

वर्णानामुदयः फले ।

क्रूर सौम्ये विलोमेन

हादि यावदपश्चिमम् ॥ २३७ ॥

‘वर्णनाम्’ इत्यकारादीनां, उदय इत्य-  
 र्थाद्वृदयाद्वादशान्तम् । ‘क्रूरे’ इति मुक्तिलक्षणे,  
 ‘सौम्ये’ इति तत्त्विस्त्वात्मनि भोगलक्षणे ।  
 ‘विलोमेन’ इत्यर्थादपानोदये । विलोममेवाह  
 ‘हादि यावदपश्चिमम्’ इति । तदुक्तम्

‘अधः प्रवहणे सिद्धिर्द्वृत्पञ्चं यावदागतः ।

मुक्तिश्वैव भवेद्वर्ध्वे परतत्त्वे तु मुव्रते ॥’ (स्व०७।९६)

इति । वस्तुतस्त्वकारस्य हृद्युदयस्थानं, हका-  
 रस्य तु द्वादशान्त इति ॥ २३७ ॥

एवमेतदुपजीवनेनैव सूक्ष्मपरमपि वर्णना-  
 मुदयमाह

हृद्यकारो द्वादशान्ते

हकारस्तदिदं विदुः ।

अहमात्मकमद्वैतं

यः प्रकाशात्मविश्रमः ॥ २३८ ॥

अद्वैतमिति, प्रत्याहारकमेणाशेषवर्णान्तः-  
कारात् । प्रकाशेति, यदुक्तम्

‘प्रकाशस्यात्मविश्रान्तिरहंभावो हि कीर्तिः ।’

( अ० प्र० सि० २२)

इति ॥ २३८ ॥

एतच्चापानोदयेऽप्यतिदेष्टुमाह  
शिवशक्त्यविभागेन  
मात्रैकाशीतिका त्वियम् ।

द्वासप्ततावङ्गुलेषु  
द्विगुणत्वेन संसरेत् ॥ २३९ ॥

शिवशक्त्योरविभाग इति, बिन्दुनादात्म-  
प्राणापानोभयमेलनायामित्यर्थः । एकाशीति-  
रित्युपलक्षणं, तेन चतुरशीतिरपि । द्विगुण-  
त्वेनेति, षट्टिंशतोऽङ्गुलानाम् ॥ २३९ ॥

एतदुपसंहरन्नन्यद्वतारयति

उक्तः सूक्ष्मोदयस्त्रैधं  
 द्विधोक्तस्तु परोदयः ।  
 अथ स्थूलोदयोऽर्णानां  
 भण्यते गुरुणोदितः ॥२४०॥

अथ इत्यानन्तर्ये । गुरुणोदित इति सर्वशेषः ॥  
 तत्र वर्गक्रमेण तावद्वर्णानां स्थूलमुदयमाह

एकैकमर्धप्रहरं  
 दिने वर्गाष्टकोदयः ।  
 रात्रौ च हासवृद्धयत्र  
 केचिदाहुर्न केऽपि तु ॥२४१॥

हासवृद्धीति, वाह्यमहोरात्रमपेक्ष्यानपेक्ष्य  
 वा ॥ २४१ ॥

तत्र वाह्याहोरात्रानपेक्षिमते साम्येनैवैषामु-  
 दयः, —इत्याह

एष वर्गोदयो रात्रौ  
दिवा चाप्यर्धयामगः ।

‘अर्धयामग’ इति, प्रतिवर्ग सार्धचतुरद्दग्धुल-  
मुदय इत्यर्थः ॥

एवं बाह्याहोरात्रानपेक्षिमतमभिधाय तदि-  
तरेषामपि दर्शयति

प्राणत्रयोदशशती  
पञ्चाशादधिका च सा ॥ २४२ ॥

अध्यर्धा किल संक्रान्ति-  
र्वर्गे वर्गे दिवानिशोः ।

सेति प्राणचारीया सार्धत्रयोदशशती ।  
‘अध्यर्धा’ इति सार्धा, प्रतिसंक्रान्ति नवानां  
प्राणचारशतानामभिधानात् । तेन दिने द्वाद-  
शानां संक्रान्तीनामुदयः, इति साष्ठशतं सहस्र-  
दशकं प्राणचाराणां भवेत् । रात्रावप्येवं सप्तद-  
शतसहस्रैकर्विंशतिः ॥ २४२ ॥

अहोरात्रमेलनायां पुनः प्रतिसंक्रान्तित्रय-  
मेकैकस्य वर्गस्योदयः,—इत्याह

तदैक्ये तूदयश्चार-  
शतानां सप्तविंशतिः ॥२४३॥

एवं प्रागुक्तसंक्रान्तिद्वयवद्वाह्याहोरात्रह्रासवृ-  
द्धनुसारं वर्गाष्टकोदयस्यापि ह्रासवृद्धी भवतः,—  
इति सिद्धम्, अन्यथा प्रतिवर्गोदयं प्राणचा-  
राणां नैयत्यं न स्यात् ॥ २४३ ॥

ननु क्षकारेण सह नव वर्गाः,—इति येषां  
मतं तत्रैषामुदये प्राणचाराणां कीदृग्विभागः ?  
इत्याशङ्क्याह

नव वर्गास्तु ये प्राद्व-  
स्तेषां प्राणशती खीन् [विः]  
सत्रिभागैव संक्रान्ति-  
वर्गे प्रत्येकमुच्यते ॥२४४॥

अहर्निशं तदैक्ये तु  
शतानां श्रुतिचक्षुषी ।

रवीनिति द्वादश । सत्रिभागेति प्राणश-  
तत्रयस्याधिक्येनोपादानात् । तेन प्रतिवर्गं प्राण-  
चाराणां शतद्वादशकम्, -इति वर्गनवके साष्टशतं  
सहस्रदशकं भवेत् 'तदैक्ये' इत्यहर्निशमेलने ।  
'श्रुतिचक्षुषी' इति चतुर्विंशतिः ॥

एवं वर्णानां वर्गक्रमेण स्थूलमुद्यमभिधाय  
क्रमान्तरेणाप्याह

स्थूलो वर्गोदयः सोऽय-  
मथार्णोदय उच्यते ॥२४५॥

तदाह

एकैकवर्णे प्राणानां  
द्विशतं षोडशाधिकम्  
बहिश्चषकषट्टिंश-  
द्विन इत्थं तथा निशि ॥२४६॥

चषकषट्टिंशदिति, प्रतिचषकं षण्णां प्राण-  
चारणामुदयात् । तेन पञ्चाशतो वर्णानां साष्ट-  
शतं सहस्रदशकं प्राणचारणां स्यात् ॥ २४६ ॥

अत्र चोदये विशेषं दर्शयति

शतमष्टोत्तरं तत्र

रौद्रं शक्तमथोत्तरम् ।

यामलस्थितियोगे तु

रुद्रशक्तयविभागिता ॥ २४७ ॥

‘यामलस्थितियोगे’ इत्युभयसंमेलनायाम्  
॥ २४७ ॥

एतदेव चाहोरात्रसंमेलनायां द्विगुणी-  
भवेत्—इत्याह

दिनरात्र्यविभागे तु

दृग्वह्न्यब्ध्यसुचारणाः ।

सपञ्चमांशा नाडी च

बहिर्वर्णोदयः स्मृतः ॥ २४८ ॥

दृग्वहयविधिरिति, द्वात्रिंशदधिकं शतचतुष्टयम् 'असुचारणाः' इति प्राणसंचारणाः। सपञ्चमांशा नाडीति, चषकषद्विंशतो द्वैगुण्यात्॥ २४८

एतदुपसंहरन्नन्यदवतारयति

इति पञ्चाशिका सेयं

वर्णानां परिचर्चिता ।

एकोनां ये तु तामाहु-

स्तन्मतं संप्रचक्षमहे॥ २४९॥

तदाह

वेदाश्वाराः पञ्चमांश-

न्यूनं चारार्धमेकशः ।

वर्णेऽधिकं तद्विगुण-

मविभांगे दिवानिशोः॥ २५०॥

'वेदा'श्वत्वारः । पञ्चमांशेनार्थात्किंचिदं-  
शेन 'न्यूनं' रहितम् । अधिकमिति, षोडशा-

१ क० ख० यु० णं परिभागः इति पाठः ।

धिकशतद्वयस्योपरीत्यर्थः । तेनैकोनपञ्चाशतो  
 वर्णानां प्रत्येकं षोडशाधिकशतद्वयात्मकत्वात्  
 चतुरशीतिशतपञ्चकाधिकं सहस्रदशकं प्राण-  
 चारा भवन्ति, अधिकैश्च प्रत्येकं चतुर्भिः सप्त-  
 एणवितिशतम्, अनेन च चाराणां सार्धचतुर्विं-  
 शतेः किंचिदंशन्यूनं पञ्चभागं विंशति (?)  
 साष्टशतं सहस्रदशकम् ॥ २५० ॥

एतदेवोपसंहरति

स्थूलो वर्णोदयः सोऽयं  
 पुरा सूक्ष्मो निगद्यते ।

सूक्ष्म इत्यर्थात्परोऽपि पुरा निगदित इत्यर्थः  
 ॥ २५१ ॥

इदानीमाहिकार्थमार्यायाः प्रथमार्धेनोपसं-  
 हरति

इति कालतत्त्वमुदितं

शास्त्रमुखागमनिजानुभवसिद्धम् ।

मुखागमेति 'शैवी मुखमिहोच्यते' (वि०भै०  
२० श्लो०) इत्यादिन्यायेन परतत्वप्रवेशोपाय-  
त्वाद्गुरुस्तस्य 'आगमो' वचनमित्यर्थः । सि-  
द्धमिति

'यतः शास्त्रक्रमात्तज्जगुरुप्रज्ञानुशीलनात् ।

आत्मप्रत्ययितं ज्ञानं पूर्णत्वाद्वैरवायते ॥' (त०४।७७)

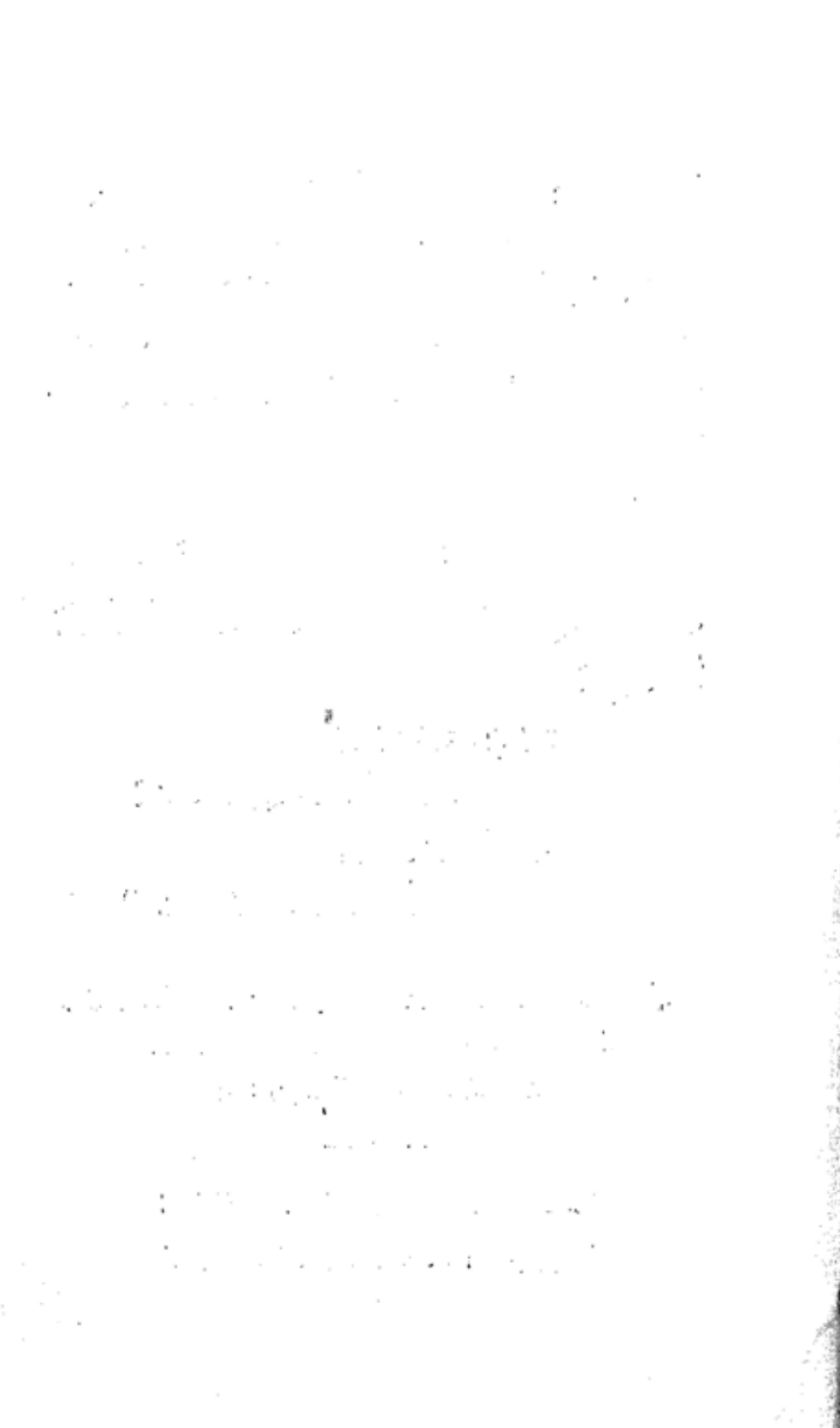
इत्याद्युक्तयुत्तया पारिपूर्णेन लब्धसिद्धीति  
शिवम् ॥

प्राणापानसमाश्रय-  
चारप्रविचारचातुरीनिष्ठः ।

षष्ठाहिके वरिष्ठां  
विवृतिमिमां जयरथश्चके ॥

इति श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्य-श्रीमद्भिनवगुप्तविरचिते तद्वालोके  
श्रीजयरथविरचितविवेकाभिल्यव्याख्योपेते कालतत्त्व-  
प्रकाशनं नाम षष्ठमाहिकम् ॥ ६ ॥

श्रीमत्पतापभूर्भुर्नुराज्ञया प्रीतये सताम् ।  
मधुसूदनकौलेन संपाद्येदं प्रकाशितम् ॥



अथं

## श्रीतन्त्रालोके

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्याभिनवगुप्तविरचिते  
श्रीजयरथकृतविवेकाख्यटीकोपेते

सप्तममाहिकम् ।

तत्तन्मन्त्राभ्युदय-

प्रगुणीकृतचण्डभैरवावेशः ।  
विद्रावितभवसुद्रो

द्रढयतु भद्राणि जयरुद्रः ॥

इदार्णि कालतत्वानुषक्तमेव द्वितीयार्धेन  
चक्रोदयं वक्तुमुपक्रमते

अथ परमरहस्योऽयं

चक्राणां भण्यतेऽभ्युदयः ॥ १ ॥

चक्राणामिति मद्राद्यात्मनाम् ॥ १ ॥

ननु सर्वमन्त्रसामान्यभूतायां भगवत्या मातृ-  
कायाः समनन्तरमेवोदय उक्तः, तत्तद्विशेषरू-  
पाणां मन्त्राद्यात्मनां चक्राणामप्युदयाभिधाने  
किं निमित्तम् ? इत्याशङ्क्याह

इत्ययत्नजमाख्यातं

यत्नजं तु निगद्यते ।

नन्वेतन्निगद्यनेन कोऽर्थः ? इत्याशङ्क्याह

बीजपिण्डात्मकं सर्वं

संविदः स्पन्दनात्मताम् ॥२॥

विदधत्परसंवित्ता-

वुपाय इति वर्णितम् ।

सर्वमिदं बीजपिण्डात्मकं मन्त्रजातम् अर्था-  
त्प्राणान्तरुदेयत् संविदः स्पन्दनात्मतां शक्त-  
स्वरूपावेशं विदधत् परसंवित्तावुपायः पारम्प-  
र्येण शास्त्रभवमपि रूपमाविशेत्—इत्याणवोपाये  
वर्णितत्वान्तर्वर्णितं तत्त्वास्यानर्थक्यमित्यर्थः ॥२॥

नन्विह मन्त्राणां प्राणान्तरेवमुदयः—इत्य-  
भिधातुं प्रक्रान्तं, स च यत्नजः—इति तत्र यत्ने  
क्रियमाणे तदेव सिद्धेत् नान्यदिति कथमत्रैव  
परसंविदुपायत्वमप्येषां स्यात् ? इत्याशङ्क्याह

यथारघट्टचक्राग्र-  
घटीयन्नौघवाहनम् ॥ ३ ॥

एकानुसंधियत्वेन  
चित्रं यन्नोदयं भजेत् ।  
एकानुसंधानबलां-  
जाते मन्त्रोदयेऽनिशम् ॥ ४ ॥  
तन्मन्त्रदेवता यत्वा-  
त्तादात्म्येन प्रसीदति ।

इहारघट्टवाहकस्य यन्नमात्रवाहनक्रियाविष-  
यत्वात् एकेनैवानुसंधानेन अरघट्टचक्राग्रगतघ-  
टीसंवन्धिनो यन्नस्यौधेन नैरन्तर्येण वाहनं यथा

‘चित्रं यन्नोदयं भजेत्’ ऊर्ध्वाधोमुखरिक्तपूर्ण-  
 घटीचक्रात्मना वैचित्र्येण निष्पत्तिमियात्, तथा  
 साधकस्यानिशं मन्त्रोदयविषयेणैकेनैवानुसंधा-  
 नेन न केवलमेतदुदय एव सिध्येत् यावत्तन्नान्त-  
 रीयकतया प्रयत्नान्तरमन्तरेण एतं नमन्त्रदेवतापि  
 तादात्म्येन प्रसीदतीति । इदमत्र तात्पर्यम्—  
 यथा हि यन्नं वाहयन् अरघटवाहकस्तत्र वैचि-  
 त्र्यान्तरमपि प्रयत्नान्तरनिरपेक्षमांसादयेत्, एवं  
 साधकोऽपि मन्त्रोदय एव प्रयत्नमानः परसंवि-  
 दैकात्म्यमिति । एवं चक्रोदयः पैरसंविदासादने  
 निस्तित्तमित्यावश्याभिधेयः,—इत्युक्तं स्यात् ॥४॥

तदाह

‘खे रसैकाक्षि नित्योत्थे  
 तदर्थं द्विकपिण्डके ॥ ५ ॥

१ ख० यु० तन्मन्त्रेति पाठः । २ ख० यु० निरपेक्षमेवेति पाठः ।

३ क० यु० परं परसंविदिति पाठः । ४ क० ख० ग० यु० पिण्डगे  
 हति पाठः ।

त्रिके सप्त सहस्राणि  
 द्विशतीत्युदयो मतः ।  
 चतुष्के तु सहस्राणि  
 पञ्च चैव चतुःशती ॥६॥  
 पञ्चार्णेऽब्धिसहस्राणि  
 त्रिशती विंशतिस्तथा ।  
 षट्के सहस्रत्रितयं  
 षट्शती चोदयो भवेत् ॥७॥  
 सप्तके त्रिसहस्रं तु  
 षडशीत्यधिकं स्मृतम् ।  
 शतैस्तु सप्तविंशत्या  
 वर्णाष्टकविकल्पिते ॥८॥  
 चतुर्विंशतिशत्या तु  
 नवार्णेषुदयो भवेत् ।

अधिषष्टयेकविंशत्या  
 शतानां दशवर्णके ॥९॥  
 एकान्नविंशतिशतं  
 चतुःषष्ठिः शिवार्णके ।  
 अष्टादश शतानि स्यु-  
 रुदयो द्वादशार्णके ॥१०॥  
 त्रयोदशार्णे द्वाषष्टया  
 शतानि किल षोडश ।  
 त्रिचत्वारिंशता पञ्च-  
 दशोति भुवनार्णके ॥११॥  
 चतुर्दशशती खात्विः  
 स्यात्पञ्चदशवर्णके ॥  
 त्रयोदशशती सार्धा  
 षोडशार्णे तु कथ्यते ॥१२॥

शतद्वादशिका सप्त-  
 दशार्णे सैकसप्ततिः ।  
 अष्टादशार्णे विज्ञेया  
 शतद्वादशिका बुधैः ॥१३॥  
 चतुर्विंशतिसंख्याके  
 चक्रे नवशती भवेत् ।  
 सप्तविंशतिसंख्याते  
 तूदयोऽष्टशतात्मकः ॥१४॥  
 द्वात्रिंशके महाचक्रे  
 षट्शती पञ्चसप्ततिः ।  
 द्विचतुर्विंशके चक्रे  
 सार्धी शतचतुष्टयीम् ॥१५॥  
 उदयं पिण्डयोगज्ञः  
 पिण्डमन्त्रेषु लक्षयेत् ।

चतुष्पञ्चाशके चक्रे  
 शतानां तु चतुष्टयम् ॥१६॥

सप्तत्रिंशत्सहार्धेन  
 त्रिशत्यष्टाष्टके भवेत् ।

अर्धमर्धत्रिभागश्च  
 षट्षष्ठिर्द्विशती भवेत् ॥१७॥

एकाशीतिपदे चक्रे  
 उदयः प्राणचारगः ।

चक्रे तु षण्णवत्याख्ये  
 सपादा द्विशती भवेत् ॥१८॥

अष्टोत्तरशते चक्रे  
 द्विशतस्तूदयो भवेत् ।

खे इति द्वे शून्ये, रसाः षट्, अक्षीति द्वयं,  
 नित्योत्थ इति स्वरसत एव हि सततं प्रवहतः

प्राणस्य सषट्शतसहस्रैकविंशत्या[तिः] चाराणां  
भवेदिति भावः । एवमेकपिण्डात्मनो मन्त्रस्य  
प्रतिप्राणचारं तदानुगुण्यात् तत्संख्याक एवो-  
द्यः; तेन प्रतिप्राणचारमेकैकस्य पिण्डस्य  
वर्णस्य वोदयात् द्वादिपिण्डवर्णात्मनां मन्त्राणां  
निलोदितप्राणचारार्धत्रिभागक्रमेण न्यूनसं-  
ख्याक उदयः—इत्याह ‘तदर्धं द्विकपिण्डके’  
इति । तस्याः सषट्शतायाः सहस्रैकविंशतेरर्धं  
साष्टशतं सहस्रदशकम् । अत्र हि स्वारसिकप्रा-  
णचारद्वयकालस्यैकप्राणचारतयोदयस्य चिकी-  
र्षितत्वं; ‘जपः प्राणसमः कार्यः’ इति हि सर्व-  
त्राविशेषेणोद्भव्यते, अत एवेह यज्ञजत्वमुक्तम् ।  
सप्त सहस्राणि द्विशतीति, स्वारसिकप्राणचार-  
त्रयकालस्यैकप्राणचारतयोदयस्य कर्तुमभिप्रे-  
तत्वात् । एवमुक्तरत्रापि अवसेयम् । अब्धीति  
चत्वारः । षडशीत्यधिकमिति भूम्ना, एवं हि  
चारद्वयमधिकं भवेत्, तेनात्र प्रतिचारं किंचि-

१ क० यु० इत्यत आहेति पाठः ।

दंशन्यूनता कार्या येन गणनासाम्यं स्यात् ।  
 न चैतदस्माभिः स्वोत्प्रेक्षितमुक्तमिति साक्षा-  
 दागम एव पठितः, अस्माभिरप्यत्र गणना  
 विभज्य न दर्शिता ग्रन्थविस्तरभयादनुपयो-  
 गाच्च । अधिकषष्ठिरेकविंशतिशती तया दशव-  
 र्णगं इत्युदयः । 'शिवाः' रुद्रा एकादश, चतुः-  
 षष्ठिरिति भूम्ना, एवं हि चारचतुष्टयमधिकं  
 भवेत् । द्वाषष्ट्येति भूम्ना, षण्णां प्राणचारा-  
 णामतिरेकात् । त्रिचत्वारिंशतोति भूम्ना, चार-  
 द्वयाधिक्यात् । पञ्चदशेति शतानि । मुवनेति  
 चतुर्दश । खाद्विधिरिति चत्वारिंशत् । सैकसप्त-  
 तिरिति भूम्ना चारसप्तकातिरेकात् । न चात्र  
 संख्यायाः कश्चित्कमो विवक्षितः,—इत्येकोन-  
 विंशादीनां चक्राणामन्तरानुपदेशे न कश्चि-  
 होषो, यावता हि अत्र प्रतिप्राणचारमेकस्य  
 चक्रस्योदये यतः कार्यः,—इत्यभिधित्सितं तच्चै-  
 वमपि सिद्धोदिति । 'द्विचतुर्विंशके' इत्य-

षट्चत्वारिंशदात्मक इत्यर्थः । 'अष्टाष्टके' इति चतुःषष्ठ्यात्मके । सहार्धेनेति येनावशिष्टा द्वात्रिंशत्प्राणचारा भवन्ति । अर्धमिति अर्धत्रिभाग इति, येन सार्धश्चत्वारिंशत्प्राणचारा भवेयुः सार्धस्त्रयोदश चेत्युभयथा चतुःपञ्चाशदिति गणनासाम्यं स्यात् । तदुक्तं श्रीयोगिनीकौले

'नियोदिते सहस्राणि एकविंशच्छतानि षट् ।  
द्विके दश सहस्राणि तथाष्टौ च शतानि तु ॥  
त्रिके सप्त सहस्राणि द्विशतीत्युदयः स्मृतः ।  
चतुष्के तु सहस्राणि पञ्च तुर्यशतानि तु ॥  
पञ्चाश्वरे सहस्राणि चत्वारि त्रिशतोदयः ।  
विंशाधिकः समाख्यातो इयश्चोदयवाहिभिः ॥  
षट्के तु त्रिसहस्राख्यः षट्शतान्तोदयः स्मृतः ।  
सप्तके त्रिसहस्रं तु षट्शीत्यधिकं स्मृतम् ॥'

इत्यादि ।

'अष्टोत्तरशते चक्रे मञ्चपिण्डाक्षरात्मके ।  
द्विशतात्पा युनः प्रोक्त उदयः सर्वसिद्धिदः ॥'

इत्यन्तम् ॥

न चैतावतैव विरन्तव्यमित्याह  
 क्रमेणेत्थमिदं चक्रं  
 षट्कृत्वो द्विगुणं यदा ॥ १९ ॥  
 ततोऽपि द्विगुणेऽष्टांश-  
 स्याध्यमध्यध्यमेककम् ।  
 ततोऽपि सूक्ष्मकुशलै-  
 रध्याधीदिप्रकल्पने ॥ २० ॥  
 भागषोऽशकस्थित्या  
 सूक्ष्मश्वारोऽभिलक्ष्यते ।

'इत्थं' वक्ष्यमाणेन प्रकारेणेदमष्टोत्तरशतात्मकं चक्रं क्रमेण षट्कृत्वो द्विगुणं, प्रथमं षोडशाधिकशतद्वयात्मकं यावदन्ते सद्वादशशतनवकाधिकषट्सहस्रात्मकं यदा भवेत् तदा तस्मिन्नपि द्विगुणे सचतुर्विंशतिशताष्टकाधिकसहस्रत्रयोदशात्मके चक्रेऽध्यध्यमत्रोति कृत्वा सार्धमे-

१ क० यु० कृत्वेति पाठः । २ क० यु० अप्यधर्मिति पाठः ।

ककं प्राणस्य चरणमष्टांशस्याधर्धं षोडशो भाग-  
श्रोदयो भवेदित्यर्थः । तदनन्तरमपि भागषो-  
डशकस्थित्याधर्धाधर्धादिकल्पने कृते सति 'सूक्ष्म-  
कुशलैः' परधाराधिरूढैर्योगिभिः 'सूक्ष्मो'ऽति-  
परिमितः प्राणीयश्चारांशोऽभिलक्ष्यते' ज्ञायते  
इत्यर्थः । इदमत्र तात्पर्यम्—एवंकलनायां हि  
प्राणचारीयः षोडशो भागः सषट्दशतपञ्चत्वा-  
रिंशत्सहस्राधिकलक्षत्रयात्मनश्चकस्योदयःस्यात्  
तस्याप्यर्धकल्पने सशतद्वयैकनवतिसहस्राधिक-  
लक्षषट्कात्मनश्चकस्य द्वात्रिंशो भागः; तस्याप्येवं  
कल्पने सचतुःशतद्वशीतिसहस्राधिकत्रयोदश-  
लक्षात्मनश्चकस्य चतुःषष्ठितमो भागः,—इत्य-  
न्तमेव परिमितः प्राणचारीयो भागो योगिना-  
मभिलक्ष्यो भवतीति ॥

नन्वेवमभिलक्षणेन योगिनां किं स्यात् ?  
इत्याशङ्कायाह

एवं प्रयत्नसंरुद्ध-  
प्राणचारस्य योगिनः ॥२१॥

ऋमेण प्राणचारस्य  
ग्रास एवोपजायते ।

ग्रास इति विरुद्धतया पुनरनुदयात् ॥  
अतोऽप्यस्य किं स्यात् ? इत्याशङ्कयाह

प्राणग्रासऋमावास-  
कालसंकर्षणस्थितिः ॥२२॥

संविदेकैव पूर्णा स्या-  
ज्ञानभेदव्यपोहनात् ।

ज्ञानभेदापोहनमेवोपपादयति  
तथा हि<sup>१</sup> प्राणचारस्य  
नवस्यानुदये सति ॥२३॥

---

<sup>१</sup> ग० य० तथापीति पाठः ।

न कालभेदजनितो  
ज्ञानभेदः प्रकल्पते ।

कालस्य हि साक्षात् प्राणोऽधिष्ठानमिति  
प्राणस्यानुदये कालोऽपि नोदियात्,—इति तस्या-  
भावात् तज्जनितोऽपि ज्ञानस्य भेदो न भवेत्,—  
इति युक्तमुक्तम् ‘एकैव पूर्णा संवित्स्यात्’इति ॥

ननु प्राणयासक्रमेण कालस्यापि यासो  
वृत्तः,—इति तदाहितश्चेत्संविदि भेदो नास्ति  
तज्ज्ञेयाहितो भविष्यति येनेदं नीलज्ञानमिदं  
पीतज्ञानमिति विभागः,— इत्येतावतैव कथमे-  
कत्वमस्याः सिद्धेत् ? इत्याशङ्क्याह  
संवेद्यभेदान्न ज्ञानं  
भिन्नं शिखरिवृत्तवत् ॥२४॥

नहि एकान्ततः संवेद्यभेदः संविदं भिन्न्यात्।  
एवं हि तत्तदृहाणां नामादिवेद्यभेदेऽपि कथमे-  
कमेव नगरादिज्ञानं स्यादित्युक्तं ‘शिखरिवृत्त-

वत् इति । उत्तरप्रदेशावस्थितस्य हि पुंसस्त-  
चदाभासमय एक एव प्रकाशो भवेदिति भावः ।  
यदाहुः

‘तस्मात्सत्यपि वाहोऽर्थे धीरेकानेकवेदनात् ।  
अनेकसद्वशाकारा नानेकेव प्रसज्यते ॥’

इति । तस्मादस्य काल एव भेदकः, स चाति-  
सूक्ष्मक्षणात्माभिमतो येन ज्ञानस्योत्पादानन्तरं  
निरोधो भवेत् ॥ २४ ॥

तदाह

कालस्तु भेदकस्तस्य  
स तु सूक्ष्मः क्षणो मतः ।  
तुशब्दो हेतौ । स इति कालः ॥  
ननु चास्य सौक्ष्म्ये कोऽवधिः ? इत्या-  
शङ्क्याह

सौक्ष्म्यस्य चावधिज्ञानं  
यावत्तिष्ठति स क्षणः ॥ २५ ॥

तेन नियतोभयान्तपरिच्छिन्ना ज्ञानीयैव स-  
त्तास्य सत्तेत्यर्थः ।

नन्वस्य परोपाधिकः कस्मादेवंनिर्देशः ?  
इत्याशङ्कयाह

अन्यथा न स निर्वकुं  
निपुणैरपि पार्यते

अन्यथेति 'अभेद्यो निरंशः काललवक्षणः'  
इत्यादिना साक्षाल्लक्षणेनेत्यर्थः । एवं हि उत्पा-  
दानन्तरं निरोधं इत्येवमुच्यमाने तस्याद्यन्तौ  
कथितौ स्यातां तत्सङ्गावे च मध्यमप्यवश्य-  
संभाव्यम्,—इत्यस्यादिमध्यावसानैरुद्यंशत्वमा-  
पतेदिति निरंशत्वेऽभिधित्सिते सांशत्वमभिहितं  
स्यात् । यदाहुः

'यथान्तोऽस्ति क्षणस्यैवमादिर्मध्यं च चिन्त्यताम् ।

आत्मकत्वात्क्षणस्यैवं न लोकस्य क्षणे स्थितिः ॥'

इति । इत्थम्

१ क० पु० विरोध इति पाठः ।

‘आदिमध्यावसानानि चिन्त्यानि क्षणवत्पुनः ।’

इत्याद्युक्त्युक्त्यादिमध्यान्तरूपाणां तदंशानामप्येवंविचारे क्रियमाणे स एव पर्यनुयोगः,— इत्यनवस्थानात् न किंचित्सिद्ध्येत्, — इत्यतिनिपुणैरपि तस्य लक्षणं कर्तुं न शक्यं, कृतं वा न प्ररोहमियात् ॥

ननु यथेवं तज्ज्ञानस्यापि कोऽवधिर्येनैतत्त्विरूपितं भवेत् ? इत्याशङ्क्याह  
ज्ञानं कियद्वेत्ताव-  
तदभावो न भासते ॥२६॥

कियदिति, क्षणिकत्वेऽपि किंपरिमाणमित्यर्थः । ‘तदभावः’ इति ज्ञानाभावः, तेन यावत्तदभावो न वृत्तस्तावदेकमेव तज्ज्ञानं भवेदिति भावः । अभावश्च प्रत्यक्षग्राह्यः कार्यश्चेति अन्यत्रोपपादितमिति तत एवावधार्यम् ॥ २६॥

ननु यद्येवं तत्तदभावोऽपि कदा जायते येन  
ज्ञानस्याप्यवधिः ? इत्याशङ्क्याह  
तदभावश्च नो ताव-  
द्यावत्तत्राक्षवर्त्मनि ।  
अर्थे वात्मप्रदेशे वा  
न संयोगविभागिता ॥२७॥

ज्ञानस्य च तावदभावो न जायते यावदि-  
न्द्रियाणामर्थस्य प्रमातुर्वा संयोगविभागौ न  
स्यातां, तदविरतेन्द्रियव्यापारस्य प्रमातुर्नीला-  
दिविषये ज्ञाने जायमाने यदा नीलादिना वि-  
भाग उत्पयते, पीतादिना वा संयोगस्तदा तद-  
भाव इति । ननु प्रदीपादिवत् प्रतिक्षणं केरणो-  
पयोगात् ज्ञानस्य क्षणिकत्वे सर्वेषां तावदविवा-  
दोऽन्यथा वितत्करणव्यापारस्यापि प्रमातुर्नी-  
लादिज्ञानं न स्यात् तत्किमेतदुक्तं यदिन्द्रियाणां

१ ग० पु० अत इति पाठः ।

२ कारणेति पाठः ।

यावन्न संयोगविभागोदयस्तावदेकमेव ज्ञान-  
मिति; एवं हि धारावाहिनां विज्ञानानामभावोऽ-  
भिहितो भवेत् । सत्यं, किंतु भवदभिरुचितं  
निरन्वयविनाशात्म क्षणिकत्वं ज्ञानस्य न स्यात्,  
इत्यभिदध्मः । अनन्तरं हि त्रिचतुरादिक्षणा-  
वस्थायि ज्ञानं भवेदिति समनन्तरं क्षणनिर्ण-  
येनैवोपपादितम् । तस्मादेकरसेऽपि नीलादि-  
विषये विज्ञानेऽन्तरा चक्षुरादीन्द्रियविभागा-  
दिना तदभावादि स्थितमेव किंतु न तथा  
संचेत्यते; तेन धारावाहिनां विज्ञानानामप्य-  
भावो न स्यादिति न कश्चिद्विरोधः ॥ २७ ॥

ननु संयोगविभागितापि किं सकारणिका  
भवेत् न वा? इत्याशङ्क्याह  
सा चेदुदयते स्पन्द-  
मयी तत्प्राणगा ध्रुवम् ।  
भवेदेव ततः प्राण-  
स्पन्दाभावे न सा भवेत् ॥ २८ ॥

स्पन्दमयीति, स्पन्दः प्रकृतिर्मूलकारणं  
यस्याः सा स्पन्दाधीनैव इत्यर्थः । देशादेशा-  
न्तरं हि चलद्वस्तु वस्त्वन्तरेण संयुज्यते वियु-  
ज्यते वेत्यभिप्रायः । स्पन्दश्च प्राणाश्रयः, इति  
पारम्पर्येण संयोगविभागितापि प्राणगतैव  
निश्चिंतं भवेत्, इति प्राणस्पन्दाभावे सा न  
भवेत्; निमित्ताभावे नैमित्तिकस्याप्यभावः,  
इतिनीत्या तद्भावोऽपि कुतस्त्य इत्यर्थः ॥२८॥

ननु भवतु नाम संयोगविभागिता मा वा  
भूत् किमनया नश्चिन्तया, यावता ह्यत्र प्राण-  
प्रासक्रमेण कालग्रासे वृत्ते एकैव पूर्णा संवि-  
त्स्यादित्युपक्रान्तं तदेव कथं निर्वहेत् इत्यु-  
च्यताम् ? इत्याशङ्क्याह

१ ख० यु० संयोज्यते इति, ग० यु० विभज्यते चेति पाठः ।

२ ख० यु० संयोगवियोगभागितेति पाठः ।

३ क० यु० निश्चितैवेति पाठः ।

४ ख० यु० वियोगितेति पाठः ।

तदभावान्न विज्ञाना-  
भावः सैवं तु सैव धीः ।

तस्याः संयोगविभागिताया अभावाद्विज्ञान-  
स्याप्यभावो न स्यात्, यद्धि यदन्वयव्यतिरे-  
कानुविधायि तत्त्वकार्यं भवेदिति भावः । एवं  
हि सति सा प्राच्या या धीः संवित्सैवेयं न तु  
संविदन्तरमेकैव पूर्णा संवित्स्यादित्यर्थः ॥

नन्वेवमेकस्या एव संविदः किं पूर्वापैकी-  
कारादैतत्येनावभासो भवेत् ? इत्याशङ्क्याह

न चासौ वस्तुतो दीर्घा  
कालभेदव्यपोहनात् ॥ २९ ॥

असाविति धीः दीर्घेत्यर्थान्न सूक्ष्मापि,  
दैर्घ्यादि हि कालाधीनं, न चास्यास्तत्स्पर्शं  
एवास्ति अकालकलितत्वात् ॥ २९ ॥

तदाह

१ ख० पु० वियोगभागिताया इति पाठः ।

वस्तुतो ह्यत एवेयं  
कालं संविन्न संस्पृशेत् ।

एवं वस्तुतो नित्यत्वमप्यस्या न संभवेत्,  
तद्विं कालत्रयानुगामित्वमुच्यते नतु सदा-  
भासमानत्वम्, एवं हि त्रिषु कालेषु भासमान-  
त्वमुक्तं स्यात् । यदाहुः

‘न सदा न तदा न चैकदे-  
त्यपि सा यत्र न कालधीर्भवेत् ।

तदिदं भवदीयदर्शनं  
न च नित्यं न च कथ्यतेऽन्यथा ॥’

(३० स्तो० १२१९)

ननु यद्येवमकालकलिता वस्तुत एकैव संवि-  
दस्ति तत्कथमयं बहिर्भेदनिष्ठो व्यवहारः सि-  
द्धेत् ? इत्याशङ्क्याह

अत एकैव संवित्ति-  
र्नानारूपे तथातथा ॥३०॥

विन्दाना निर्विकल्पापि  
विकल्पो भावगोचरे ।

अतः कालसंस्पर्शाभावात् एकैव निर्विकल्पापि संवित्तिर्नानारूपेऽनेकाभाससंमूर्छनात्मनि भावविषये तथातथा नीलानीलादिरूपतया विन्दाना विमृशन्ती विकल्प इत्युच्यते, इति न बाह्यस्यापि व्यवहारस्य विप्रलोपः ॥

मनु तथातथाविमर्शेऽप्यस्याः कथमेकत्वमेव ?  
इत्याशङ्क्याह

स्पन्दान्तरं न यावत्त-

दुदितं तावदेव सः ॥ ३१ ॥

तावानेको विकल्पः स्या-

द्विविधं वस्तु कल्पयन् ।

तत्स्मात्पूर्वोक्तात्तदर्थादिसंयोगविभागो-  
त्पादलक्षणात् हेतोर्यावद्विकल्प्यवस्त्वन्तरविषयं  
स्पन्दान्तरं नोदितं तावन्नानाप्रकारं वस्तु कल्प-

यन्नपि तावान्दीर्घदीर्घ एक एव विकल्पः स्यात्  
 न पुनरनेक इत्यर्थः । यत्तदनेकाभाससंमूर्छना-  
 त्मतया विकल्प्यमानेऽपि नीलादौ विकल्पस्यै-  
 क्यमेव तावत् एकस्यैवानुसंधानस्य भावात्  
 अन्यथा पुनरस्य स्वरूपलाभ एव न भवेदिति  
 भावः ॥

तदाह

ये त्वित्थं न विदुस्तेषां  
 विकल्पो नोपपद्यते ॥ ३२ ॥  
 स ह्येको न भवेत्कश्चित्  
 त्रिजगत्यपि जातुचित् ।

ये इति बौद्धाः, इत्थमिति स्पन्दान्तरोदय  
 एव विकल्पान्तराणामुदयो नत्वेकस्मिन्नेव  
 स्पन्दे इत्यर्थः । एक इति, येन स्मृत्यपलापा-  
 यनेकाश्रयनिबन्धनो वाह्यो व्यवहारः सिद्धेत् ।  
 एतदेव दर्शयति

शब्दारूषणया ज्ञानं

विकल्पः किल कथ्यते ॥३३॥

सा च स्यात्क्रमिकैवेत्थं

किं कथं को विकल्पयेत् ।

घट इत्यपि नेयान्स्या-

द्विकल्पः का कथा स्थितौ ॥३४॥

न विकल्पश्च कोऽप्यस्ति

यो मात्रामात्रनिष्ठितः ।

कथ्यते इति भवद्भिः । यदुक्तं ‘अभिला-  
पसंसर्गयोग्यप्रतिभासा प्रतीतिः कल्पना’  
इति । सेति शब्दारूषणा, क्रमिकेति वाचः  
क्रमभावित्वात्, इत्थं क्रमिकत्वाद्विकल्पस्यो-  
दितानां तत्क्षणानां प्रध्वस्तत्वान्ववानां चानु-  
दयात् को न कश्चित्कलिपतोऽपि विकल्पात्मा  
प्रमाता किमुत्पन्नप्रध्वस्तप्रकल्प्यं पूर्वापरानुसं-  
धानादेरभावाच्च कथं विकल्पयेत् विकल्पस्य

स्वरूपलाभ एव न भवेदित्यर्थः । अत एव घकारोच्चारकाले टकारस्याभावात्तदुच्चारकाले च तस्य प्रध्वस्तत्वात् यत्र 'घट' इत्येतावन्मात्रोऽपि विकल्पो न सिध्येत् तत्र व्यवहारादिचिन्ता दूर एवास्तां तदवस्थानमात्रेऽपि का वार्तेत्यर्थः । नहि तन्मते कोऽप्येवंविधो विकल्पोऽस्ति यस्यांशमात्रेऽपि परिनिष्ठितत्वं तथात्वे ह्येषां क्षणभङ्गवत्विलोपो भवेदिति भावः ॥

नन्वेकमेव मालासूत्रवत्सर्वत्रानुयायि ज्ञानं किंचिन्नास्ति, इत्यस्माकं मतं नतु क्षणभङ्गराण्यनेकानि ज्ञानानि न सन्तीति; तत्त्वान्येव समुदितानि बाह्यव्यवहारनैपुण्यभाङ्गि भविष्यन्ति, इति को दोषः? इत्याशङ्क्याह

न च ज्ञानसमूहोऽस्ति

तेषामयुगपत्स्थितेः ॥ ३५ ॥

अयुगपत्स्थितेरिति, उत्पादानन्तरं तन्निरोधस्याभिधानात् ॥ ३५ ॥

तस्माद्वैकलिपकः सकल एवायं व्यवहारस्त-  
न्मते न सिद्ध्येत्, इत्याह

तेनास्तद्वृत्तं एवैष  
व्यवहारो विकल्पजः ।

तेनास्मत्पक्षं एव ज्यायानित्याह

तस्मात्स्पन्दान्तरं याव-  
नोदियात्तावदेककम् ॥ ३६॥

विज्ञानं तद्विकल्पात्म-  
धर्मकोटीरपि स्पृशेत् ।

तद्यावद्विकल्पान्तरानिष्टं स्पन्दान्तरं नोदेति  
तावद्वृत्तशुक्लत्वचलत्वाद्यात्मकं धर्मैर्घमपि वि-  
कल्पयेत् एकमेवैतद्वैकलिपकं ज्ञानं स्यात् येनै-  
कानुसंध्यनुप्राणितः समग्र एवायं व्यवहारः  
सिद्ध्येत् ॥

न चैतदपूर्वतया स्वोपज्ञमेवोक्तमित्याह

एकाशीतिपदोदार-  
 शक्त्यामर्शात्मकस्ततः ॥३७॥  
 विकल्पः शिवतादायी  
 पूर्वमेव निरूपितः ।

तत उक्तानेकधर्मपरामर्शकंत्वेऽप्येकत्वलक्ष-  
 णाद्वेतोव्योमव्यापिरूपः शुद्धविद्यात्मा विक-  
 ल्पस्तत्तदनेकहृदादिशक्त्यामर्शकंत्वेऽप्येकत्वात्  
 पार्यन्तिकफलरूपां शिवतामेव ददातीति पूर्व-  
 मेवास्माभिरुक्तम् ॥

नन्वेवमेकस्मिन्नेव प्राणचारे एकपिण्डात्म-  
 काचक्रादारभ्य सचतुःशतद्वशीतिसहस्राधिक-  
 त्रयोदशलक्षात्मकचक्राद्यन्तं यावच्चक्राणां स्वा-  
 रसिक एवोदयो वर्तते,—इति योगिनां प्रतिनि-  
 यतचक्रविषयः कथमवगमो भवेत् ? इत्याशङ्कां  
 दृष्टान्तोपदर्शनेनोपशमयति

१ ख० पु० मर्शात्मकत्वे इति पाठः । २ ख० ग० पु०  
 मर्शात्मकत्वे इति पाठः ।

यथा कर्णौ नर्तयामी-  
 त्येवं यत्नात्तथा भवेत् ॥३८॥  
 चक्रचारगताद्यता-  
 तद्वत्तचक्रगैव धीः ।

कर्णौ नर्तयामीत्येवमिच्छापूर्वकात्प्राणीया-  
 यत्नात् यद्यद्योगिनस्तथा भवेत्, गोस्फुरितादि-  
 न्यायेन कर्णद्रयमेव नृत्यस्यात् तद्वदेकपिण्डा-  
 दिचक्रप्रधानो यः प्राणीयश्चारस्तद्वतादपि य-  
 त्नात्तचक्रगैव धीः प्रारिप्सितोदयप्रतिनियतच-  
 क्रनिष्ठ एवावबोधो भवेदित्यर्थः । अयमत्र  
 भावः—इह खलु योगिना यत्र कापि कर्मणि  
 यस्य कस्यचिन्मन्त्रस्यावश्यं प्राणसाम्येनोच्चारः  
 कार्यः, अन्यथा हि न कार्यसिद्धिः स्यात् ।  
 तदुक्तम्

‘जपेतुं प्राणसाम्येन ततः सिद्धिर्भवेद्गुवम् ।

नान्यथा सिद्धिमाप्नोति हास्यमाप्नोति सुन्दरि ॥’

इति । ततश्चैकपिण्डात्मनोऽन्यस्य वा चक्र-  
स्योदये तुल्य एव विधिः प्राणसाम्यस्य सर्व-  
त्राविशेषात् ॥

तदाह

जपहोमार्चनादीनां

प्राणसाम्यमतो विधिः ॥ ३९ ॥

होमेति, तत्रापि मन्त्रोच्चारस्य भावात् ।

अत इत्युक्ताच्चक्रोदयाद्वेतोः, संख्यायास्तु स्वार-  
सिकप्राणचाराभिप्रायेण वर्णभूयस्त्वाभूयस्त्वनि-  
वन्धनं तथात्वमिति न कश्चिद्विरोधः ॥

किमत्र प्रमाणम् ? इत्याशङ्कयाह

सिद्धामते कुण्डलिनी-

शक्तिः प्राणसमोन्मना ।

उक्तं च योगिनीकौले

तदेतत्परमेशिना ॥ ४० ॥

१ ख० पु० सर्वश्चैवेति पाठः । २ क० ख० पु० श्रीत्रिकसारे-  
चेति पाठः ।

तदेतत्परमेशिना श्रीसिद्धयोगीश्वरीमते श्री-  
योगिनीकौले चोक्तमिति संबन्धः । तत्तदेक-  
पिण्डाद्यात्मकमन्त्ररूपतया बहिरुल्लसन्ती वर्ण-  
कुण्डलिन्याख्या पारमेश्वरी शक्तिर्थदि नाम  
प्राणसमा प्राणसाम्येनोदयमियात् तदुन्मना  
शिवैकात्म्येन प्रस्फुरेदित्यर्थः । यदुक्तं तत्र

‘कुर्यात्प्राणसमं जप्यं होमं प्राणसमं कुरु ।

एवं प्राणसमा शक्तिः कुण्डलाख्या मनोन्मनी ॥’  
इति ॥ ४० ॥

श्रीयोगिनीकौलग्रन्थं पठति

पदमन्त्राक्षरे चक्रे

विभागं शक्तितत्त्वगम् ।

पदेषु कृत्वा मन्त्रज्ञो

जपादौ फलभाग्भवेत् ॥४१॥

पदप्रधानानि मन्त्राक्षराणि यत्रैवंविधे चक्रे  
पदेषु शक्तितत्त्वगं विभागं कृत्वा एकैकं पदं

प्रतिप्राणचारं प्रविभागेनोदयं कारयित्वा जप-  
होमादौ मन्त्रोदयं जानानो योगी फल-  
भागभवेत्, यथोचितं फलमाप्नुयादित्यर्थः॥४१॥  
ननु कोऽसौ विभागः किं वा फलम्?  
इत्याशङ्क्याह

द्वित्रिसप्ताष्टसंख्यातं

लोपयेच्छतिकोदयम् ।

इह चक्राणां प्रागुक्तवदेकद्वित्रिसप्ताष्टादि-  
पदपिण्डसंख्यातम्, अर्थात् शतिकोदयमनेक-  
पदपिण्डात्मकचक्रपर्यन्तं विभागमाश्रित्य,  
अर्थात् प्राणचारं लोपयेत् प्राणग्रासं कुर्या-  
दित्यर्थः । एतदेव हि मुख्यं फलं योगिनां  
यद्कालकलितायां परस्यां संविद्यनुप्रवेश इति ॥

एवं चात्रैवावधातव्यमित्याह

इति शक्तिस्थिता मन्त्रा

विद्या वा चक्रनायकाः ॥ ४२ ॥

१ ग० पु० द्वित्रिसप्तेति पाठः । २ क० ख० पु० इत्यमिति पाठः ।  
३ ग० पु० नायिका इति पाठः ।

पदपिण्डस्वरूपेण  
 ज्ञात्वा योज्याः सदा प्रिये ।  
 नित्योदये महातत्त्वे  
 उदयस्थे सदाशिवे ॥ ४३ ॥  
 अयुक्ताः शक्तिमार्गे तु  
 न जपाश्वोदयेन ये ।  
 ते न सिद्धयन्ति यत्नेन  
 जपाः कोटिशतैरपि ॥ ४४ ॥

इति प्रागुक्तं सर्वं ज्ञात्वा चक्रप्रधाना मन्त्रा  
 विद्या वा पदपिण्डस्वरूपेण समनन्तरोक्तपद-  
 पिण्डादिगत्या ‘शक्तिस्थिताः’ प्राणसाम्येनो-  
 दिताः सर्वकालं जपादौ योज्या येन यथो-  
 चिता योगिनां सिद्धिः स्यात् । अन्यथा हि  
 नित्योदयेऽत एव परमुपेयत्वान्महातत्त्वे, स्वष्टि-  
 प्राधान्यादुदयस्थेऽत एव तत्सिद्धिप्रदायित्वात्

सदैव श्रेयोरूपे शक्तिरूपे मध्यधाम्न्ययोजिताः,  
तथा प्राणस्योदयेन निर्गमेन अर्थात्प्रवेशेनापि  
ये मन्त्रादयो न जपास्ते कोटिशतैर्यत्नेनापि  
जपा न सिद्ध्यन्ति, तां पूर्णां दातुं न शक्ता  
इत्यर्थः । यदुक्तम्

‘न विन्दति यदा मन्त्री सृष्टिसंहारवर्त्मनी ।

उदयास्तमरुपेण मन्त्रा अत्यफलप्रदाः ॥

भोगं मोक्षं न यच्छन्ति जपा ध्यातास्तु पूजिताः ।

ईषत्कलं प्रयच्छन्ति शिवाज्ञासंप्रचोदिताः ॥’

इति । मन्त्रा विद्या वेत्यनेनानुजोद्देशोद्दिष्टो  
मन्त्रविद्याभेदोऽप्यासूत्रितः ॥ ४४ ॥

ननु सर्वेषां मन्त्रादीनामविशेषेणैव किमियं  
व्यवस्था किमन्यथा वा ? इत्याशङ्क्याह

मालामन्त्रेषु सर्वेषु

मानसो जप उच्यते ।

उपांशुर्वा शक्तयुदयं

तेषां न परिकल्पयेत् ॥४५॥

सर्वेष्विति विद्यास्वपि, मानस इति । तदुक्तम् ।

‘आत्मा न शृणुते यं स मानसो जप उच्यते ।

आत्मना शृणुते यस्तु तमुपांशुं विजानते ॥

परे शृण्वन्ति यं देवि स शब्दः स उदाहृतः ।’

(स्व० २१४७)

इति । वेति विकल्पे । सशब्दस्यार्थसिद्धो निषेधः ॥

ननु समनन्तरमेवोक्तं यच्छक्तिवर्त्मन्ययो-  
जिता मन्त्रा न सिद्ध्यन्तीति तत्कथमिद-  
मुच्यते ‘शक्तयुदयं तेषां न परिकल्पयेत्’ इत्या-  
शङ्क्याह

पदमन्त्रेषु सर्वेषु

यावत्तत्पदशक्तिगम् ।

शक्यते सततं युक्तै-

स्तावज्जप्य तु साधकैः ॥४६॥

तावती तेषु वै संख्या

पदेषु पदसंज्ञिता ।

तावन्तमुदयं कृत्वा  
 त्रिपदोक्त्यादितः क्रमात् ॥४७॥  
 द्वादशाख्ये द्वादशिते  
 चक्रे सार्धं शतं भवेत् ।  
 उदयस्तद्वि सचतु-  
 श्रत्वारिंशच्छतं भवेत् ॥४८॥  
 षोडशाख्ये द्वादशिते  
 द्वानवत्यधिके शते ।  
 चाराधीन समं प्रोक्तं  
 शतं द्वादशकाधिकम् ॥४९॥  
 षोडशाख्ये षोडशिते  
 भवेच्चतुरशीतिगः ।  
 उदयो द्विशतं तद्वि  
 षट्पञ्चाशत्समुत्तरम् ॥५०॥

चाराष्ट्रभागांस्त्रीनन्त्र  
 कथयन्त्यधिकान्बुधाः ।  
 अष्टाष्टके द्वादशिते  
 पादार्थं विंशतिं वसून् ॥५१॥  
 उदयः सप्तशतिका  
 साष्टा षष्ठिर्यतो हि सः ।

पदप्रधानेषु सर्वेषु विद्यादिरूपेषु मन्त्रेषु  
 पदानां प्राणशक्तेश्च साम्यं गतं तज्जपादि  
 अभियुक्तैः साधकैर्यावत्कर्तुं शक्यते तावदेव  
 सर्वकालं जपनीयं, येन तेषु पदेषु लिपदो-  
 क्यादिकं क्रममवलम्ब्य 'लिषु बहुत्वं परिस-  
 माप्यते' इत्यादिनीत्या क्रमेणैकैकं पदं बहु-  
 पदतया विभज्य समस्तस्य पदस्य प्राणचार-  
 साम्येन सकृदुच्चारयितुमशक्यत्वात् तावन्तं  
 पदांशपरीमाणं प्राणशक्तावुदयं कृत्वा तावती

पदांशपरिमाणैव पदसंज्ञिता जपस्य संख्या  
 स्यादिति । अयमत्र भावः न केवलमनेक-  
 पदस्य मन्त्रस्य प्राणशक्तौ सकृदुच्चारयितुम-  
 शक्यत्वं यावद्वर्ध्णतया तत्पदस्यापीति त-  
 स्याप्यंशांशिकया विभागः कार्यो येन शनैः  
 शनैरेकमेकं तदंशं प्राणसाम्येनोच्चारयतां यो-  
 गिनां लक्षजपादि सिद्धेदिति । तदुक्तं तत्र

‘ पदमत्राक्षरे चक्रे विभागं शक्तितत्त्वगम् ।  
 पदेषु कृत्वा मत्रज्ञो जपं नित्यं तु कारयेत् ॥  
 द्वित्रिसप्ताष्टसंख्यातं लोपयेच्छतिकोदयम् ।  
 इति शक्तिस्थिता मत्रा विद्या वा चक्रनायकाः ॥  
 पदपिण्डस्वरूपेण ज्ञात्वा योज्याः सदा प्रिये ।  
 नित्योदये महातत्त्वे उदयस्थे सदाशिवे ॥  
 अयुक्ताः शक्तिमार्गे तु अजपाश्रोदयेन तु ।  
 नैव सिद्ध्यन्ति यत्नेन ..... ॥ १ ॥

इति । तथा

‘ मालामन्त्रेषु सर्वेषु मानसो जप उच्यते ।  
 शक्त्योदयं तु वै तेषु न कदाचित्प्रकल्पयेत् ॥

यतस्तेषां वरारोहे मानसस्तु जपः स्मृतः ।  
 कचिच्चैव उपांशुः स्याज्जपः शास्त्रेषु कीर्तिः ॥  
 महामन्त्रेषु सर्वेषु यावत्तत्पदशक्तिगम् ।  
 शक्यते सततं युक्तैः प्रजमुं साधकोत्तमैः ॥  
 तावती तेषु वै संख्या पदेषु पदसंज्ञिता ।  
 तावन्तमुदयं कृत्वा त्रिपदोत्त्यादितः क्रमात् ॥’

इति । अतश्च सामस्त्येन मालामन्त्रादीनां प्राणशक्तावुदयं कर्तुं न शक्यते,—इत्युक्तमेषां शक्त्युदयं न परिकल्पयेदिति । न तु सर्वसर्विक्या, तथात्वे हि जपस्याल्पफलप्रदत्वादधमत्वं स्यात् । यदुक्तम्

‘अधमस्तु जपः प्रोक्तः प्राणसंख्याविवर्जितः ।’

इति । पदविभागमेव दर्शयति द्वादशोत्यादिना । ‘द्वादशाख्ये’ द्वादशपदात्मके मालामन्त्राद्यात्मनि चक्रे ‘द्वादशिते’ संजातद्वादशसंख्याके प्रत्येकं पदद्वादशकस्य द्वादशधाविभागे कृते सति द्वादशानां चतुश्चत्वारिंशदधिकं शतं भवेत् येन तस्यापि प्रत्येकं साध्यं शतं प्राणचाराणामुदयः,—इति सषट्शता सहस्रैकर्विंश-

तिः प्राणचाराणां स्यात् । तथा षोडशपदात्मके  
 चक्रे द्वादशधा कृते तदंशानां द्वानवत्यधिकं शतं  
 षण्णवतेरवशिष्टत्वाद्यं चोदयः । तथा षोडशाख्ये  
 एव चक्रे षोडशधा कृते षोडशांशानां षट्पञ्चा-  
 शदधिकं शतद्वयं भवेदिति भावः । तस्य प्रत्येकं  
 प्राणचाराणां चतुरशीतिः षण्णवतेरेवावशिष्ट-  
 त्वात् चाराष्ट्रभागैरयमुदयो भवेत् । तथा षष्ठ्यके  
 चतुष्पष्टिपदात्मके चक्रे द्वादशधा कृते प्रतिपदं  
 द्वादशकं प्राणचाराणां विंशतिवसूनष्टाविंशतिं  
 तथा षण्णवतेरधार्वशिष्टत्वात् पादार्धमष्ट्रभाग-  
 मुदयो यतश्चतुःषष्ठ्यात्मनश्चक्रस्य द्वादशभिर्गु-  
 णनात् अष्ट्रषष्ठ्यधिकशतसप्तकलक्षणा सा  
 संख्या भवेदित्येवमत्र सर्वत्र प्राणचाराणां  
 सप्तद्वयता सहस्रैकविंशतिरेव भवेत् ॥

एतदेवोपसंहरति

एष चक्रोदयः प्रोक्तः

साधकानां हितावहः ॥ ५२ ॥

ननु प्राणचारोदयानुसारं चक्राणामुदय  
 इति स एव कीदृक् येन सोऽपि स्यात् ? इत्या-  
 शङ्क्याह

निरुद्धय मानसीर्वत्ती-  
 श्रक्ते विश्रान्तिमागतः ।  
 व्युत्थाय यावद्विश्राम्ये-  
 तावच्चारोदयो ह्ययम् ॥५३॥

इह खलु योगी संकल्पात्मिका मानसीर्वत्ती-  
 'निरुद्धय' अन्तर्मुखीकृत्य 'चक्रस्य' एकपिण्डा-  
 द्यात्मनो मन्त्रस्य 'विश्रान्तिं' मध्यधामैकात्म्य-  
 मागतः सन् यावदुत्थाय हृद आरभ्य द्वादशा-  
 न्तपर्यन्तं निर्गम्य पुनरन्तःप्रविश्य हृद्येव विश्रा-  
 म्येत् तावदयं प्राणस्योदयो भवेदित्यर्थः ॥५३॥

अत्रैव त्रैरूप्यं निरूपयन् सिद्धादिविभा-  
 गमप्याह

पूर्णे समुदये त्वत्र  
 प्रवेशैकात्म्यनिर्गमाः ।

त्रय इत्यत एवोक्तः  
सिद्धौ मध्योदयो वरः ॥ ५४ ॥

अत्र पुनः सम्यक् मध्यधामैकात्म्येन प्रवे-  
शपर्यन्तं प्राणस्योदये निर्गमे ‘पूर्णे’ यथोक्त-  
गत्या परिपूर्तिं प्राप्ते प्रवेशैकात्म्यनिर्गमलक्षणा-  
स्त्रयः प्रकाराः सन्तीत्यतः प्रकारत्रयमध्यात्सि-  
द्धिनिमित्तमैकात्म्यलक्षणो मध्योदय एव  
प्रवेशादपि ‘वरः’ श्रेष्ठ उक्त इत्यर्थः ॥ ५४ ॥

नन्वेवंवचने किं प्रमाणम् ? इत्याशङ्क्याह

आद्यन्तोदयनिर्मुक्ता  
मध्यमोदयसंयुताः ।

मन्त्रविद्याचक्रगणाः  
सिद्धिभाजो भवन्ति हि ॥ ५५ ॥

मन्त्रचक्रोदयज्ञस्तु  
विद्याचक्रोदयार्थवित् ।

क्षिप्रं सिद्ध्येदिति प्रोक्तं  
श्रीमद्विंशतिके त्रिके ॥ ५६ ॥

‘आद्यन्तोदयौ’ निर्गमप्रवेशौ, ‘मध्यमोद-  
यो’ मध्यधामैकात्म्यम् । हिर्वेतौ । तेनैवं मन्त्र-  
विद्याचक्रोदयं जानानो योगी निर्विलम्बमेव  
सिद्धिभागभवेदित्यर्थः ॥ ५६ ॥

ननु जितप्राणस्यारूढस्य योगिनः किं नामा-  
साध्यं यन्न प्राणगं कुर्यात्, प्राणं जयतः पुन-  
रासुरक्षोः कथमेतत्सिद्ध्येत् ? इत्याशङ्कयाह

द्विस्त्रिश्चतुर्वा मात्राभि-  
र्विद्यां वा चक्रमेव वा ।

तत्त्वोदययुतं नित्यं  
पृथग्भूतं जपेत्सदा ॥ ५७ ॥

पिण्डाक्षरपदैर्मन्त्र-  
मैककं शक्तितत्त्वगम् ।

बहूक्षरस्तु यो मन्त्रो  
 विद्या वा चक्रमेव वा ॥५८॥  
 शक्तिस्थं नैव तं तत्र  
 विभागस्त्वोऽनमोन्तगः ।

आरुक्षुः पुनर्योगी नित्यं द्विःत्रिश्चतुर्वाभ्या-  
 सतारतस्यानुसारमेकद्वादिक्रमेण  
 'त्रिर्जनुवेष्टनान्मात्रा त्रिगुणच्छोटिकात्रयात् ।'

( मां वि० १७।१२ )

इति लक्षिताभिर्मात्राभिरनेकाक्षरां विद्या-  
 मनेकपिण्डं वा चक्रमनेकपदं वा मन्त्रमेकैकं  
 पिण्डाक्षरपदैः पृथग्भूतमेकमेव पिण्डमक्षरं पदं  
 वा पूर्वोक्तयुत्तया प्राणशक्तितत्वगतं कृत्वा तत्त्वो-  
 दययुतं मध्यधामैकात्म्येन सदा जपेत्, लक्ष-  
 जपादि कुर्यादित्यर्थः । अत एव पदादि-  
 विभागशून्यो बहूक्षर एव यः पुनर्मन्त्रादिस्त-  
 मारुक्षुयोगी तावतः प्राणनिरोधस्याशक्यत्वात्  
 शक्तिस्थं नैव कुर्यात् शक्युदयमेषां न परिक-

कल्पयेदित्यर्थः । ननु यद्येषां बहूक्षरतया साम-  
स्त्येन प्राणशक्ताबुद्यं कर्तुं न शक्यते तत्सम-  
नन्तरोक्तक्रमेण व्यस्ततयैतदस्तु,—इत्याशङ्क्यो-  
कं तत्रेत्यादि । औंनमोन्तग इति, ननु मन्त्रा-  
न्तरवत् पदपिण्डादिक्रमेणैषां विभागोऽस्ति  
येनांशांशिकयापि शक्ताबुद्यः सिद्ध्येत्; अत-  
श्चास्त्रभुमिरेवंविधानां मन्त्राणां जप एव न  
कार्यः,—इत्युक्तं स्यात् ॥

आरूढस्य पुनर्योगिनो न केवलं पूर्ण एव  
समुदये प्रवेशादित्रैविध्यं यावत्तदंशेष्वपीत्याह

अस्मिंस्तत्त्वोदये तस्मा-  
दहोरात्रस्त्रिशस्त्रिशः ॥ ५९ ॥

विभज्यते विभागश्च  
पुनरेव त्रिशस्त्रिशः ।

तस्मात्पूर्वोक्ताद्वेतोः, अस्मिन् प्रकान्ते  
'तत्त्वोदये'कार्यकारणयोरभेदोपचारात् चक्रोदये

प्राणापानात्माहोरात्रस्त्रिशस्त्रिशो विभज्यते, केवल एव प्राणोऽपानो वा प्रवेशैकात्म्यनिर्गमात्मना प्रकारत्रयेण विभागमापद्यते इत्यर्थः । तेन षट्टिंशदात्मनोरुभयोरपि प्राणापानवाहयोः प्रत्येकं प्रवेशादित्रैविध्यमिति प्रवेशादेः प्रत्यंगुलद्वादशकमुदयः । एवमात्मा विभागोऽपि पुनस्त्रिशस्त्रिश एव, प्रवेशाद्यपि प्रवेशनिर्गमैकात्म्यलक्षणप्रकारत्रयभागभवेदित्यर्थः । तेन प्रत्यंगुलचतुष्टयमपि प्रवेशादीनामुदयः,—इति सिद्धम् ; तदारुद्धस्य योगिनः परिमिते प्राणचारीयेऽप्यंशेऽप्येवं चक्रोदयः सिद्धेदित्यभिप्रायः॥

एवमेतत्प्रसङ्गादभिधाय प्रकृतमेवानुसरति

पूर्वोदये तु विश्रम्य  
द्वितीयेनोल्लसेद्यदा ॥ ६० ॥

विशेष्वार्धर्धिकायोगा-  
तदोक्ताधोदयो भवेत् ।

१ ख० ग० पु० दयेऽपीति पाठः । २ ख० पु० धर्मादिकेति पाठः ।

यदा पूर्णोदयात्मा तु  
 समः कालस्त्रिके स्फुरेत् ॥६१॥

प्रवेशविश्रान्त्युल्लासे  
 स्यात्स्ववृद्ध्यशोदयस्तदा ।

तस्मात् 'पूर्वस्मिन्' प्रधाने मध्यधामात्मनि  
 'उदये विश्रम्य' तदैकात्म्येन स्थित्वा 'यदा द्वि-  
 तीयेन' निर्गमात्मना प्रकारेण 'उल्लसेत्' प्राण-  
 क्रमेणोर्ध्वं गच्छेत्, अर्थात् तृतीयेनापि प्रवेशा-  
 त्मना प्रकारेण 'विशेत्' अपानक्रमेण हृदन्तं  
 प्रवेशं कुर्यात् तदा प्राणापानयोः प्रत्येकमर्धा-  
 र्धिकया संबन्धात् सषट्ठतसहस्रैकविंशत्या-  
 त्मन उक्तस्य कालस्यार्धेन प्राणचाराणां साष्ट-  
 शतं सहस्रदशकमुदयो भवेत् । यदा पुनः  
 'पूर्णः' सषट्ठतसहस्रैकविंशतिरूपो योऽसावु-  
 दयस्तदात्मा कालः प्रवेशविश्रान्त्युल्लासाख्ये  
 त्रिके साम्येन स्फुरेत् तदा प्रवेशादीनां प्रत्येकं

‘स्वः’ आत्मीयो यः सशतद्वयसहस्रसप्तकात्मा  
‘त्यंशः’ तस्योदयो भवेदित्यर्थः ॥

ननु प्राक्

‘अन्तः संविदि सर्वोऽयमध्वा विश्रम्य तिष्ठति ।’ (त० ६१२८)  
इति प्रतिज्ञातं तत्कथमिह कालाध्वनः  
प्राण एवैवं प्रतिष्ठितत्वमुच्यते । इत्याशङ्क्याह

इत्येष कालविभवः

प्राण एव प्रतिष्ठितः ॥ ६२ ॥

स स्पदे खे स तच्चित्यां

तेनास्यां विश्वनिष्ठितः ।

‘प्राण’ इति प्राधान्यात् तेनापानादावपि ।  
स इति प्राणः । ‘स्पन्दे’ इति सामान्यात्मि-  
कायामाद्यप्रसररूपायां प्राणनावृत्तौ । ‘खे’ इति  
शून्यप्रमातरि । स इति मेयौत्सुक्येन बहिः-  
समुच्छलन्प्राणस्पन्दादिशब्दव्यपदेश्यो भवे-  
दिति भावः । तदिति खं, चित् एव स्वात-

न्त्याच्छून्यरूपत्वेन परिस्फुरणात् । तेनैत्युक्तेन  
पारम्पर्येण हेतुना, विश्वेति षड्बिधस्याध्वनः ।  
यद्वक्ष्याति

‘अध्वा समस्त एवायं चिन्मात्रे संप्रतिष्ठितः ।  
यत्तत्र न हि विश्रान्तं तत्त्वमः कुसुमायते ॥  
संविद्वारेण तत्सुष्टे शून्ये धियि मरुत्सु च ।  
नाडीचक्रानुचक्रेषु वहिर्देहेऽध्वसंस्थितिः’ (तं० ८।४) ।

इति ॥

एवं संविद्धीनावेव विश्वस्य सृष्टिसंहारा-  
वित्याह

अतः संवित्प्रतिष्ठानौ  
यतो विश्वलयोदयौ ॥ ६३ ॥

शक्तयन्तेऽध्वनि तत्स्पन्दा-  
संख्याता वास्तवी ततः ।

अतः कालस्य पारम्पर्येण संविद्येव निष्ठित-  
त्वात् संवित्कर्तृकावेव यतो विश्वस्य सृष्टिसं-

हारौ, ततः शक्त्यन्तेऽध्वनि तेषां प्रायुक्तानां  
सृष्टिसंहाराद्यात्मनां स्पन्दानां

‘तत्सृष्टौ सृष्टिसंहारा निःसंख्या जगतां यतः ।

अन्तर्भूता ततः शक्ती महासृष्टिरूदाहृता ॥’

इत्याद्युक्तयुक्त्यावान्तराणां स्पन्दानामन्तर्भा-  
वात् असंख्यातापि वास्तवी सन्मात्रैकरूपत्वात्  
पारमार्थिकीत्यर्थः । यो हि नाम वहिः कश्चन  
परिस्पन्दः स संवित्सतत्त्व एव,—इत्यभिप्रायः॥

न चैतदस्मदुपज्ञमेव यावदागमेऽपि एव-  
मित्याह

उक्तं श्रीमालिनीतन्त्रे

गात्रे यत्रैव कुत्रचित् ॥६४॥

विकार उपजायेत

तत्तत्त्वं तत्त्वमुत्तमम् ।

इह खलु परसंविदावेशशालिनो योगिनो  
यत्रैव कुत्रचिच्चक्षुरादौ गात्रे ‘सर्वो ममायं

विभवः’ इत्यादिसंकल्पपूर्वक उपजायमानो यो  
 विकारः स्पन्दस्तस्य यत्तत्वं सर्वभावानां स्वा-  
 विभागेनावभासनं तदुत्तमं तत्वं, संविदनतिरे-  
 कात्परः परमार्थ इत्यर्थः । तदुक्तं तत्र  
 ‘यत्रैव कुत्रचिद्गात्रे विकार उपजायते ।  
 संकल्पपूर्वको देवि तत्तत्वं तत्त्वमुत्तमम् ॥’ (मा०वि० । १८४२)  
 इति ।

ननु भवतु नामैतत् तत्राप्यस्य प्राणस्य  
 देहनिष्ठत्वेन कस्माद्गूपमुच्यते ? इत्याशङ्कथाह  
 प्राणे प्रतिष्ठितः काल-  
 स्तदाविष्टा च यत्तनुः ॥ ६५ ॥  
 देहे प्रतिष्ठितस्यास्य  
 ततो रूपं निरूप्यते ।

तदाविष्टेति, तच्छब्देन प्राणपरामर्शः । तत  
 इति, प्राणस्य तनावाविष्टत्वात् ॥  
 ननु कर्थं नाम देहस्य तदावेशः ? इत्या-  
 शङ्कथाह

चित्स्पन्दप्राणवृत्तीना-  
मन्त्या या स्थूलता सुषिः ॥६६॥  
सा नाडीरूपतामेत्य  
देहं संतानयेदिमम् ।

प्राङ्गिरूपितस्वरूपाणां चिदादीनां कार्यज-  
ननौन्मुख्यादन्त्या, अत एव चिदादेरन्तःकर-  
णात् सुषिशब्दव्यपदेश्या या स्थूलता बहीरू-  
पतया श्यानीभावः सा

‘पादाङ्गुष्टाग्रतो व्यक्ता नाभितो हृदयं गता ।  
सुषुम्ना नाम सा ज्ञेया ब्रह्मरन्ध्राब्जनिर्गता ।  
प्राणिनां प्राणसंचारे निर्मिता परमेष्ठिना ॥’

इत्याद्युत्तया प्रथमं मध्यस्थूणान्यायेन मध्य-  
नाडीरूपतामाश्रित्य वक्ष्यमाणप्रमाणमिमं देहं  
संतानयेत् सर्वतो भेदोपभेदरूपतया नाड्यन्त-  
रोपजननात् जालवत्संतानवन्तं कुर्यादित्यर्थः ॥

अतश्चागमोऽप्येवमित्याह

श्रीस्वच्छन्देऽत एवोक्तं  
 यथा पर्णं स्वतन्तुभिः ॥६७ ॥  
 व्याप्तं तद्वत्तनुद्वार-  
 द्वारिभावेन नाडिभिः ।

यथा पलाशपत्रं मध्यतन्त्ववलम्बिभिरात्मी-  
 ग्यैस्तन्त्वन्तरैः सर्वत्र व्याप्तं तथा शरीरमपि  
 भेदोपभेदरूपत्वेन द्वारद्वारिकया मध्यनाडिसं-  
 लग्नाभिर्गुणप्रधानभावेनावस्थिताभिर्नाडीभि-  
 रिति वाक्यार्थः । यदुक्तं तत्र

‘नाभ्यधो शेद्रकन्दे च स्थिता वै नाभिमध्यतः ।  
 तस्माद्विनिर्गता नाड्यस्तिर्यगूर्ध्वमधः प्रिये ॥  
 चक्रवत्संस्थितास्तत्र प्रधाना दश नाडयः ।  
 द्वासप्तिसहस्राणि नाड्यस्ताभ्यो विनिर्गताः ॥  
 पुनर्विनिर्गताश्चान्या आभ्योऽप्यन्याः पुनः पुनः ।  
 यावत्यो रोमकोव्यस्तु तावत्यो नाडयः स्मृताः ॥  
 यथा पर्णं पलाशस्य व्याप्तं सर्वत्र तन्तुभिः ।’(स्व० ७।१।)

इति ॥

ननु 'मारुतापूरिताः सर्वाः' इत्याद्युत्तया  
 सर्वा एव तावन्नाडयः प्राणवहाः, ताभिश्च नि-  
 खिलमेव शरीरं व्याप्तमिति नास्त्यत्र विमतिः,  
 तत्कथं हृदयाद्वादशान्तं मत्तगन्धस्थानं वा  
 यावत्खट्टिंशदङ्गुलं एव प्राणचार उक्तः? इत्या-  
 शङ्काद्याह

पादाङ्गुष्टादिकोर्ध्वस्थ-  
 ब्रह्मकुण्डलिकान्तगः ॥ ६८ ॥

कालः समस्तश्वतुर-  
 शीतावेवाङ्गुलेष्वितः ।  
 द्वादशान्तावधिं किंचि-  
 त्सूक्ष्मकालस्थितिं विदुः ॥ ६९ ॥

षणवत्यामधः षड्हि-  
 ऋमाच्चाष्टोत्तरं शतम् ।

उर्ध्वस्था ब्रह्मकुण्डलिका ब्रह्मबिलं, समस्तः  
 प्रागुक्तः कालश्वतुरशीतावङ्गुलेष्विति सार्धत्रि-

हस्तात्मकत्वात् देहस्य । इति, गतः स्थित  
इत्यर्थः । षण्णवत्यामङ्गुलेष्विति पूर्वतो योज्यम् ।  
तथात्वे च द्वादशानामङ्गुलानामाधिक्येनो-  
पादानात् सूक्ष्मशब्दसन्निधेः पूर्वापरयोर्मानयोः  
स्थूलत्वं परत्वं चार्थसिद्धम् । अध इति पादाङ्गु-  
ष्टात् । षड्द्विक्रमादिति, षणां द्विर्योऽसौ द्वाद-  
शाङ्गुलात्मा क्रमस्तस्माद्यदूर्ध्वं इवाधोऽपि  
द्वादशान्तः संभवोदिति भावः ॥

नन्वेवं देहस्य मानवैचित्र्ये प्राणादेरपि क-  
श्चिदतिशयो न वा ? इत्याशङ्गुयाह

अत्र मध्यमसंचारि-  
प्राणोदयलयान्तरे ॥ ७० ॥

विश्वे सृष्टिलयास्ते तु  
चित्रा वायवन्तरक्रमात् ।

अत्र त्रिप्रकारप्रमाणावच्छिङ्गे देहे प्राधा-  
न्यान्मध्यवाहिनः प्राणस्य ये उदयलया निर्गम-

प्रवेशास्तदन्तराले विश्वे प्रागुक्तकलना एव  
सर्वे सृष्टिसंहारा भवन्ति, किंत्वेषामपानवाच्च-  
न्तरक्रमादेव प्राग्वद्वैचित्र्यं नतु देहवैचित्र्या-  
दित्यर्थः ॥

इदानीमाहिकार्थमेव श्लोकस्य प्रथमार्थे-  
नोपसंहरति

इत्येष सूक्ष्मपरिम-  
र्शनशीलनीय-  
श्वकोदयोऽनुभवशास्त्र-  
दृशा मयोक्तः ॥ ७१ ॥

सूक्ष्मपरिमर्शनेत्यनेन अत्यन्तमस्यावधानग-  
म्यत्वमुक्तमिति शिवम् ॥

प्रतिनियतमन्त्रसमुदय-  
चारभिदनुभवनिभालनोद्युक्तः ।  
सप्तममाहिकमेत-  
द्वयाकृतवाच्चयरथाभिल्यः ॥

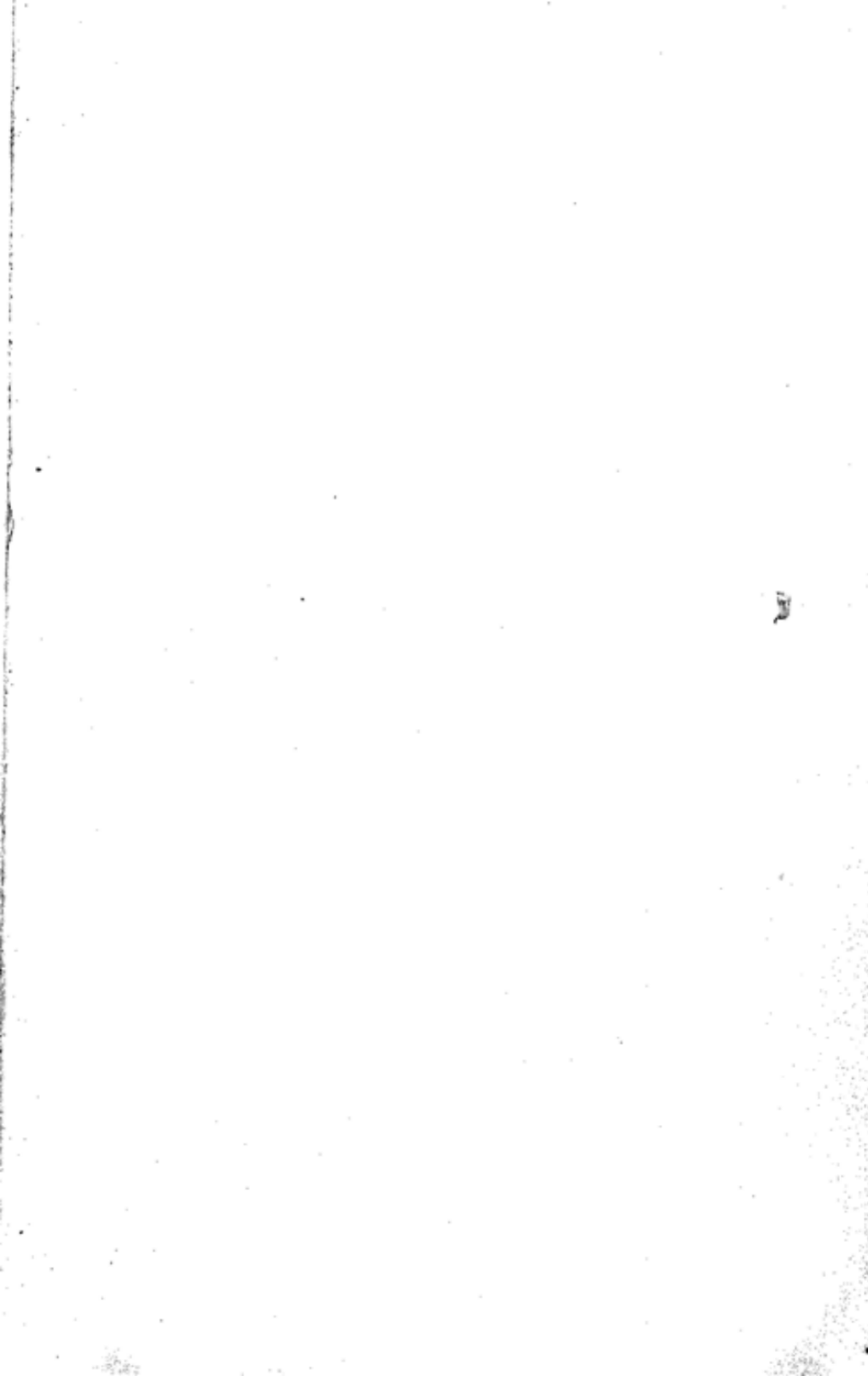
इति श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्य—श्रीमद्भिनवगुप्तविरचिते तत्त्वालोके  
श्रीजयरथविरचितविवेकाभिल्यब्याख्योपेते चक्रोदय-  
प्रकाशनं नाम सप्तममाहिकम् ॥ ७ ॥

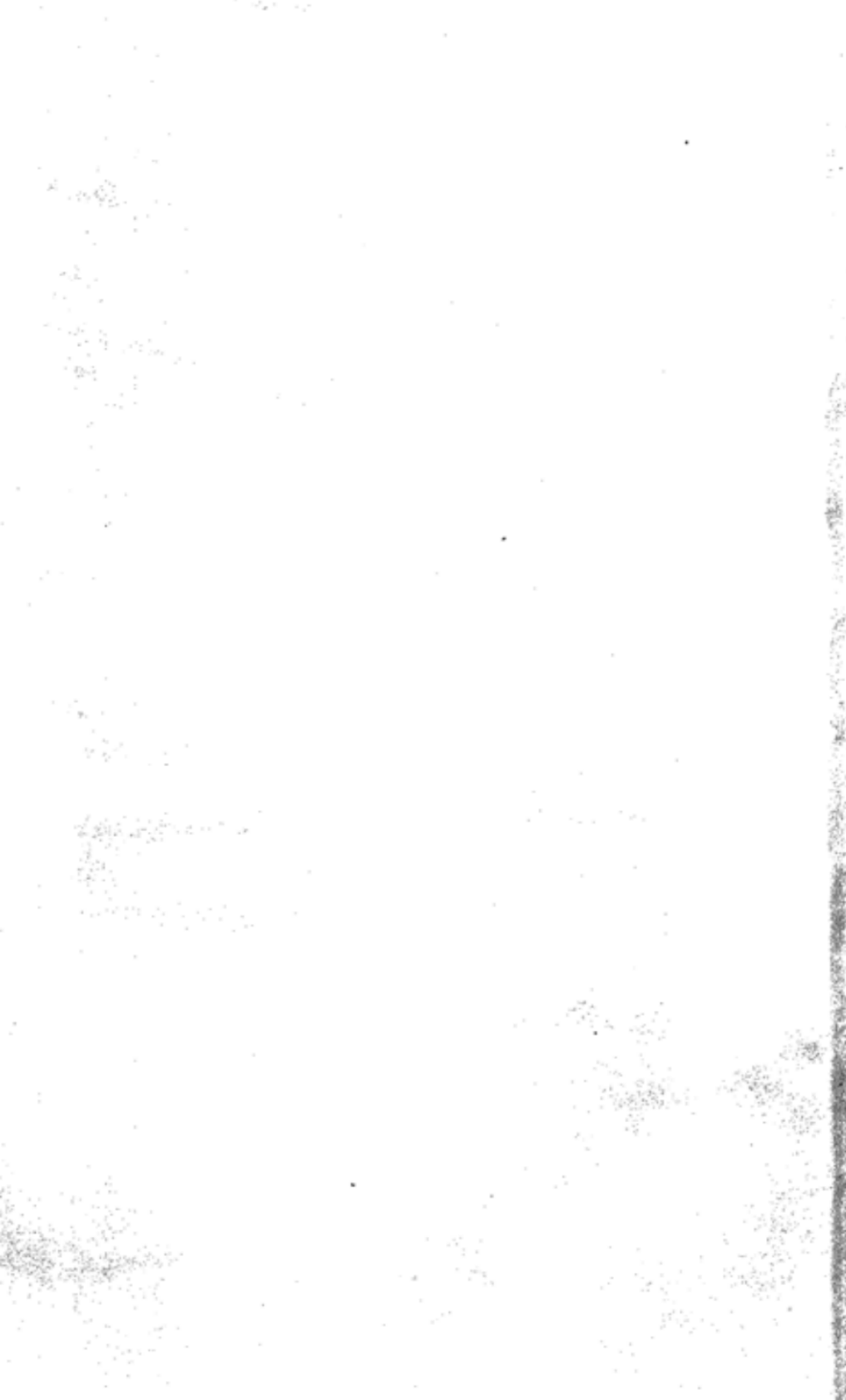


श्रीमत्रपत्रपभूर्भुर्तुराज्ञया प्रीतये सताम् ।  
मधुसूदनकौलेन संपाद्येदं प्रकाशितम् ॥



श्रीसाम्बशिवार्पणं भूयात् ।





**Central Archaeological Library,**

**NEW DELHI.**

23869

Call No. Sa 2 Hs / Abh / Kau

Author— Kaul, M. S

Title— Tantraloka of  
A. L. Kaul - Gupta

*"A book that is shut is but a block"*

**CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY**  
GOVT. OF INDIA  
Department of Archaeology  
NEW DELHI.

Please help us to keep the book  
clean and moving.